
EDITORS Bettina von Lintig, Lech Kościelak

El Anatsui, Vumedi 
© the artist

4/2025

Historia et Orbis

International 
Scientific Annals

African Motherhood in Beliefs,  
Practices and Images

Overview African Art in the Western World

African artifacts in Polish  
collections from the 1880s

South African Rock Art  
in Modernist Painting

Art from Africa in a Global Context

Commentary on the work of El Anatsui

Promotion of African heritage  
in African cinema 

REFLECTIONS ABOUT AFRICAN ART:  
DIFFERENT PERSPECTIVES



EDITORS Bettina von Lintig, Lech Kościelak

REFLECTIONS ABOUT AFRICAN ART: 
DIFFERENT PERSPECTIVES





EDITORS Bettina von Lintig, Lech Kościelak

REFLECTIONS ABOUT AFRICAN ART: 
DIFFERENT PERSPECTIVES



HISTORIA ET ORBIS 
INTERNATIONAL SCIENTIFIC ANNALS No 4/2025

Volume Editors

Bettina von Lintig, independent researcher at Kunst Kultur Konzepte, international

Dr. Lech Kościelak, FASS Academy

Editorial Board

İlkgül Kaȳa, Lech Kościelak, Chandni Sengupta, Bettina von Lintig

Review Editor

Researcher Ancila Nhamo, University of Zimbabwe

Cover image 1: 

El Anatsui, Vumedi   

Cover image 2: 

El Anatsui, Danu

DTP

Magdalena Warzecha

Proofreading 
Team 

Copyright by FASS Publishing

International Scientific Annals (ISSN 2720-1457; ISSN: 2720-1449) 



Table of Contents

Herbert M. Cole
The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery ...................... 	    7

Aneta Pawłowska
Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local  

Modernist Painters ........................................................................................... 	  31

Bettina von Lintig
African Art in the Western World and the Western World in African Art. 

An Overview ..................................................................................................... 	  53

Bettina von Lintig
Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée 

du Trocadéro von Paris ................................................................................... 	  97

Danilo Lovisi
Commentaire. La grandeur subtile d'El Anatsui, d’après Susan Mullin Vogel ..... 	149

Elizandra Barbosa, Nuno Alves
Cinema as a Strategic Sector to Promote African Heritage. A Case Study 

of African Cinema ........................................................................................... 	157

Lech J. Kościelak
African Artifacts from Stefan Szolc-Rogoziński’s Expeditions in Polish 

Collections ........................................................................................................ 	187





Herbert M. Cole
Professor emeritus, University of California, Santa Barbara, USA

The Politics of Maternity in African 
Belief, Practice, and Imagery

Abstract

Varied African cultures have varied political values concerning maternity imagery, 
from the Egyptian mother goddess, Isis, mother of pharaohs, and Christ’s mother 
Mary (the mother of God, to Christians), whose cult unified the Ethiopian em-
pire under the 15th century emperor, Zara Yecob, to Ghanaian Queen mothers 
and Yoruba and Luba mothers who embody the secrets of the world, gave birth 
to kings, and counsel women.

Representing many eras, art styles, peoples and disparate political agendas, 
including recent protests against apartheid and poverty in South Africa, mater-
nity imagery has had, and continues to have, an important role in the lives of Af-
rican people.

Keywords

Maternity - Queen Mother - Mother Goddess - Politics - Cultures of Maternity



Herbert M. Cole8

W hen assessing what can be called the “cultures of motherhood” in 
Africa, the political dimensions of maternity1 rarely emerge as ma-
jor components in popular thought. Most people think first of 

nurture, fruitfulness, continuity and regeneration, all surely associated with 
the mysteries of new life embodied in motherhood, along with a child’s early 
education, as exemplified by learning language, the “mother tongue,” among 
myriad lessons imparted by mothers.

Along with these qualities, however, many African communities accord 
mothers substantial authority and importance, sometimes equal to that of males, 
yet often a status with mysterious powers of a different kind, as is well expressed 
in the Asante (Ghana) proverb: “the hen knows very well when it is dawn, but 
she leaves its announcement to the cock.” Consider too, senior Yoruba women in 
southwestern Nigeria, called “the mothers” as a respectful honorific even though 
these women are past childbearing. As the Yoruba scholar/diviner Wande Abim-
bola has said: “All powers both good and evil2 derive from woman because of her 
special powers of giving birth to all other human beings. For this simple reason, 
all other powers and principalities of this earth must bow down before them”.3 
While most Yoruba kings and chiefs are male, females – often as maternity images 
– play significant roles in governance and in palace decoration. Royal house posts 
commonly feature two repeating motifs, a male equestrian and a maternity, the 
warrior who ventures forth to protect the kingdom and the mother who sustains 
it with offspring. One famous royal veranda post features a seated king wearing 
a beaded crown surmounted by a bird; behind him stands his statuesque senior 
wife, their small children beside her (fig. 1). The bird atop the crown represents 

 1 By “the politics of maternity” I mean the principles and activities relating to power, status, 
and control, as in government and / or public affairs.
I have cast this paper largely in the present tense to avoid switching back and forth between 
the present and the past even though most of the examples cited are no longer viable in their 
countries of origin

 2 “The mothers,” older Yoruba women, are thought to possess both benign and malevolent po-
wers; if treated well they bring children and other benefits to families and communities, whi-
le, if treated poorly, they can bewitch and harm. “The mothers” were both respected and fea-
red. In both roles they are believed able to transform themselves into birds and fly. Birds in 
Yoruba arts can represent both the mothers and chiefs, who are also accorded mystical powers.

 3 Wándé Abimbola, Ifa Will Mend Our Broken World: Thoughts on Yoruba Religion and Culture in Af-
rica and the Diaspora (Roxbury, MA: Ivor Miller, 1997), 403.



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 9

Fig. 1. Olowe of Ise, Veranda Post (Òpó Ògògá), Yoruba King and Wife, Yòrùbá: Nigeria



Herbert M. Cole10

the powers of both the king and “the mothers,” to enter the wilderness to obtain 
life-sustaining medicines.

Ogboni (or Oshugbo) is the Yoruba community council, comprised of male 
and female members each of whom own a pair of brass castings linked by a chain: 
a male and a female, the latter often a maternity, some holding twin children (fig. 
2). These Ogboni emblems recall the male/female pair who stand at the origin 
of human culture, representing as well the founders of that community and, of 
course, married couples. Ogboni lodge members have the power to legislate, judge, 

Fig. 2. Staff: Female Figure (Edan Ogboni), Yòrùbá: Nigeria



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 11

appoint kings and chiefs, and in rare instances, to depose them. Larger paired cast-
ings belong to the lodge itself, and are called onile, meaning “owner of the house” or 
“owner of the land.” Some Ogboni members call these larger lodge figures “moth-
ers” and lodge members, “mother’s children,” and some Yoruba speak of the Earth 
as “mother of the world.”4 These emblems and names reinforce both the central 
importance of motherhood, and the separate but equal role of men and women, 
especially mothers, in Yoruba culture, the latter redoubled by the proverb: “Moth-
er is the only deity worthy of worship.”5

The essential reciprocal balance of genders among the Bamana (Mali) is ex-
pressed in the complementary concepts of “fatherchildness,” fadenya, and “moth-
erchildness,” badenya. The former is centrifugal, stressing individuality, competi-
tion, self-promotion and heroics – males moving out from the center to protect 
or advance its interests, whereas motherchildness, centripetal, emphasizes female 
traits that pull a person back in, toward the home, hearth and nurture. All Bama-
na possess both qualities yet in unequal measure. The solidly “closed” Gwan so-
ciety sculpture of a mother holding her child close to her torso reflects badenya, 
while minor elements, the dagger wrapped on her arm and charms on her hat, 
signal aspects of her fadenya, when a woman empowers greatness in her chil-
dren, as stated in the proverb, “everyone is in his mother’s hands,” and in a song: 
“a man’s power comes from his mother” 6 (fig. 3). So Bamana leadership needs 
both badenya and fadenya qualities, a rather subtle instance of the politics of ma-
ternity.

A much more explicit ancient example, in contrast, from 6th dynasty Egypt 
(ca. 2288–2224 BCE), is manifest in the marvelous alabaster sculpture of Queen 
Mother Anknesmerye, regent emperor for her son, king Pepy II, crowned at the 
age of six, seated on his mother’s lap (fig. 4). The throne she sits on has the name 
Isis in hieroglyphics, the great Egyptian mother goddess with whom Anknes-
merye is sometimes conflated. Most sculptures of Isis are maternities, showing 
her with her son Horus, god of the sun, war, and hunters. Isis is the archetypal 
mother of both royals and commoners; every pharaoh throughout 3000 years of 

 4 Babatunde Lawal, The Gẹ̀lẹ̀dé spectacle: art, gender, and social harmony in an African culture (Seat-
tle: University of Washington Press, 1996), 41.

 5 Marjorie Keniston McIntosh, Yoruba women, work, and social change (Bloomington: Indiana 
University Press, 2009), 265

 6 Kate Ezra, A human ideal in African art: Bamana figurative sculpture (Washington, D.C.: National 
Museum of African Art, Smithsonian Institution Press, 1986), 38.



Herbert M. Cole12

Egyptian history was considered the incarnation of the youthful Horus, and was 
therefore the son of Isis. This powerful deity and queen mother, an adept magi-
cian, is credited with the annual flooding of the Nile, bringing agriculture and 
new life to Egypt, along with weaving and the institution of marriage, among 
other innovations. Isis statuary helped protect women in pregnancy and child-
birth, and the goddess watched over children.7

 7 See Herbert M. Cole, Maternity: Mothers and Children in the Arts of Africa (Brussels: Mercator-
fonds, 2017), 37-45, for specific sources of data.

Fig. 3. Bamana numuw (blacksmith), Gwandansu, Bamana: Mali



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 13

Fig. 4. Statue of Queen Ankhnes-meryre II and Her Son, Pepy II, 5th Dynasty: Egypt



Herbert M. Cole14

Isis is an early example of queen mothers known from many much later cultures 
South of the Sahara, and her sculptures anticipate Coptic and early Christian icons of 
Mary, mother of Christ. A fine Byzantine version of the Virgin and Christ was painted 
in the White Monastery church in Egypt, c 1300–1335 (fig. 5). Mary’s ascribed mys-
tical powers mirror those of Isis, as her milk was believed to confer immortality. We 
know this from a prayerful request by a wealthy family of magicians recorded in the 
Coptic Book of Aur, c 14th century” “We wish that you would deign to give us a little 
milk from [your] breast, so that we might drink it and never die. For we have riches in 
abundance, and innumerable possessions, but no one to inherit them”.8

Similar ideas attach to icons of Mary and her beloved Son in 15th c Ethiopia 
under the emperor Zara Yecob (reigned 1434–1468). Zara Yecob instituted the 

 8 Bolman, 2005:13.

Fig. 5. Virgin and Child, White Monestery, Egypt



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 15

Fig. 6. Our Lady Mary and her Beloved Son, Christ, with crown of thorns (central panel of 
a triptych), Ethiopia



Herbert M. Cole16

cult of Mary and its imagery to help consolidate his empire both spiritually and 
politically, by requiring all people to attend church every week and on thirty-two 
Marian festival days, annually. He considered himself the son of Mary and her 
slave. He insisted on the creation of thousands of icons of Mary and her Son, an 
altar to Mary in every church, recitations from the One Hundred Miracles of Mary 
at every service. He further decreed that all worshippers prostrate themselves 
whenever three names were mentioned: Jesus Christ, Mary, and Zara Yecob. Im-
ages of Mary and her Son (fig. 6) were protective charms, often said to have mys-
tical, divine powers to see and talk, and also to heal the sick and punish sinners. 
Mary, mother of Christ, mother of the king, was more important and powerful 
in Zara Yecob’s Ethiopia than Jesus Christ himself. Thus, Mary with her belov-
ed Son is another clear example of maternity as a strong political force, gained in 
part by the persuasive influence of maternity imagery.

The centrality of kings’ wives, mothers, and aunts among the royal arts of 
several African peoples is a further example of maternity imagery with politi-
cal value and power. Queen mothers in Asante and other Akan kingdoms (Gha-
na) have crucial roles in the selection of a king from among those eligible within 
the royal clan, and are influential after a king is enstooled (installed).9 These re-
spected women, sometimes the biological mother of the future king, or an aunt 
or sister, adjudicate disputes among women and have considerable, and visible, 
authority in the court among these matrilineal people. Queen mother imagery 
shows a dignified woman, often seated on a prestigious chair adapted from Eu-
ropean models, with her feet raised on a footrest, holding or nursing her child 
(fig. 7), suggesting that she is mother of the kingdom. Such images are found in 
shrines allied with royalty (fig. 8) or in “stool rooms” within a palace where these 
now-consecrated stools, sacred ancestral symbols of deceased kings, are housed 
and protected.

Kings’ wives or royal mothers of twins are among the commemorative stat-
uary commissioned by Cameroon Grassland kings for display on state occa-
sions as evidence of their affluence and good artistic taste, and in some cas-
es these statues are supernaturally charged by priests as positive “medicine.” 
In a few Grassland kingdoms, such as Bamileke, a maternity image or that of 
a pregnant woman is brought to a woman ready to give birth so as to assure 

 9 Many such stools, in Ghana, Cameroon, and among Congolese peoples such as the Pende and 
Luba, are in fact thrones and are so sacred and powerful that they are sat upon rarely by the 
king, and are often kept in secret, protected places.



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 17

Fig. 7. Asante artist, Female figure with child, Ghana



Herbert M. Cole18

Fig. 8. Asante Shrine detail, Ghana



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 19

Fig. 9. Kwayep of Bamane, Bamileke Maternity, Cameroon



Herbert M. Cole20

the birth’s success and the good health of both mother and child (fig. 9). One 
famous stool or throne, from the Bamum kingdom, features eight linked ma-
ternity images, with sheet brass covering all the wood figures; surely it was 
the ceremonial seat for a woman of very high status, perhaps a queen moth-
er (fig. 10).

Mother and child images are numerous among Kongo peoples (Demo-
cratic Republic of Congo), but their specific uses are often not known. Like 
many elsewhere, some were surely invoked in fertility cults, and others saw 
medicinal use among respected diviners and doctors (fig. 11), and a few may 
represent female chiefs. Many have the caps and body decorations — bracelets, 
anklets, breast-bands and scarification — of royals, and appear to signify re-
mote ancestors among matrilineal peoples as well as “…an ideal of leadership 
dedicated to nurturing sustenance and social stability.”10 Some too were pow-
er figures, nkisi, employed by priests in medicine cults, such as Lemba, again 
probably linked with procreation and abundance (fig. 12).

10  Alisa LaGamma, Kongo: Power and Majesty (New York: The Metropolitan Museum of Art., 2015), 163.

Fig. 10. Royal Stool, Cameroon



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 21

Fig. 11. Yombe artist, Maternity, D.R. Congo



Herbert M. Cole22

Fig. 12. Yombe artist, Figure of Mother and Child (Phemba), D.R. Congo



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 23

Luba (D.R. Congo) maternities are few in number, but some are known 
among royal stools, which should properly be called thrones. The fine exam-
ple illustrated here (fig. 13) shows the seated mother’s legs doubled back under 
her thighs, her adult proportioned yet tiny child, standing on his mother’s left 
thigh, holding her breast and sucking intently. At their installations and occasions 
of state, Luba kings sat upon female caryatid thrones and sometimes on a living 
woman, both supports signaling both literally and figuratively that sacred kingship 
is upheld by a woman. At the same time, such thrones are the locus of memory and 
divine authority, and the embodiment of a king’s spirit. The Luba word for throne, 
kipona, is a synonym for kitenka, which is the summit of power and achievement; 
thrones therefore enshrine the essence of ancestral kinship and dynastic succes-
sion. Women are sacred ancestors and guardians of kingship, as well as contain-
ers of the secrets of life and protectors of children. When the Luba say “the king is 

Fig. 13. Luba Royal Stool, D.R. Congo



Herbert M. Cole24

a woman,” they encapsulate many of these ideas, suggesting, probably especially in 
rare maternity images, that a woman, as king, is the mother of the Luba people.11

In the examples of mother-and-child imagery cited above as well as in many 
other so-called ‘traditional’ art forms, maternity is objectified, idealized, and 
glorified visually, almost entirely by male artists. This largely “male gaze” re-
veals little about the psychological, emotional and personal issues surrounding 
motherhood, childbirth and infancy. Yet by the 1960s and in ensuing decades, 
modern and contemporary art forms were being made in several African na-
tions for explicitly political purposes. Especially in South Africa, where apart-
heid racial policies fomented protest and resistance, maternity imagery revealed 
deeper and more problematic, and political, aspects of motherhood, especially 
in the work of female artists, some of whom are mothers. Maternity images in 
painting, sculpture, and photography had a significant role in the anti-apartheid 
movement. In addition, art was invoked to draw attention to poverty and starva-
tion, domestic violence, sickness (particularly HIV/aids), paternalism and other 
kinds of distress that affected women and children especially. Dozens of exam-
ples could be cited but only a few will be included here due to space constraints.12 
Notably, an infant’s world, until around the age of three years, is almost exclu-
sively with its mother. Most village women suckle until the child is between two 
and three; the two are together 90% or more of the time, when the child’s brain 
is developing rapidly.

Terry Kurgan, a South African artist and mother, created a large screen of 
photographs and texts featuring mothers and children, with a sound component 
and the texts of mothers’ voices speaking of the difficulties and joys of mother-
hood (fig. 14). The screen was first mounted in an art exhibition called “Bring-
ing Up Baby” and was later moved to the Mowbray maternity clinic. Many of 
the texts stressed mothers’ subjective, personal thoughts and anguished feelings 
about motherhood in this patriarchal, paternalistic culture, including the pain 
of entrapment and insignificance, their child sometimes considered only anoth-
er addition to the clan. A more overtly political statement appeared as the cover-
image of Sechaba, the official political journal of the African National Congress 

11  Herbert M. Cole, Maternity: Mothers and Children in the Arts of Africa (Brussels: Mercatorfonds, 
2017), 157-161. [Which draws especially on, and cites, the work of Polly Nooter Roberts.]

12  See ibid., 330-363, for several more examples, yet still only a small number compared to the 
many maternity images that could be cited. South Africa, of course, is not the only nation whe-
re politically oriented maternities can be found in the modern era.



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 25

Fig. 14. Terry Kurgan, Maternal Exposures, Mowbray Maternity Clinic, South Africa

Fig. 15. Cover image from journal Sechaba



Herbert M. Cole26

(ANC) in 1999, at the height of the anti-apartheid movement in South Afri-
ca. Here, an aggressively staring woman holds a bayoneted rifle, with a child at 
her back, peering at the viewer over her shoulder (fig. 15). The ANC was, in 
part with this image, urging its members, including mothers, to take up weap-
ons against the human atrocities of the national government.

A third modern multi-media work is Transition, (fig. 16), by Willie Bester, 
the illegitimate son of a black migrant worker and a “Cape-Colored” mother, and 
brought up in impoverished circumstances, and often witness to his father’s humil-
iating harassment by police. While the realistic rendering of a modern South Afri-
can woman with her child occupies only a portion of the composition, their very 
presence here and elsewhere in his work signal his deep understanding of the nega-
tive ways mixed race women and their children have been affected by the iniquities 
of family life under apartheid. The child’s father, probably a migrant laborer living 
far from his family, is absent. This oppressive political system is referenced repeat-
edly in this dense, complex composition: the faces of imprisoned deceased martyrs, 
a helicopter with blazing guns, empty shotgun cartridges held by white hands, and 
collaged waste materials that recall the detritus of refuse dumps and township life. 
Bester used his art to fight the political system: “I was angry…so I used my work as 

Fig. 16. Willie Bester, Semakazi (Migrant Miseries)



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 27

a tool against apartheid. I didn’t care if it matched your curtains or not. My art was 
a chance to be heard.”13

Maternity imagery in the modern era, from around 1960 on, differs from earli-
er idealized and generalized versions, reflecting the male gaze, in that the private has 
become public; mothers, and maternity imagery, speak out against poverty, disease, 
and the oppressions of apartheid and paternalism that have affected women and 
children more than men. A sculpture by Claudette Schreuders shows a black nan-
ny carrying a white child, which addresses the fact that such women spend more 
quality time with their white charges than with their own children, who sometimes 
live far away with relatives, freeing mothers so their wages can support their fami-
lies. Modern works, some by women and mothers, often show female and maternal 
bodies as impoverished, sad, burdened, angry, politically defiant, even with weap-
ons, much more realistically than earlier exalted maternities, with their glorified 
and conventionalized poses. The politics of maternity in the last sixty or so years 
have played out in complex ways that parallel expanded opportunities for artists. 
Many images are courageous and critical: mothers as domestic worker or nanny, as 
HIV/Aids victim, as sexual object or angry protester, as a widow from a political 
death. The personal has become political; art has gained force as an active social in-
strument. No longer glorified as in the past, recent mothers speak truth to power.

Over thousands of years, until yesterday, maternity images have served po-
litical purposes and expressed, and recently opposed, political values. These art 
forms have been used by both leaders and common people to show political re-
alities and to advance change. Thus, the universal, archetypal nature of Afri-
can mother-and-child depictions in art parallels universal expressions of politi-
cal power wherever art is found on the African continent.

Outtakes

Two Yoruba maternities illustrate these “special powers” in somewhat indirect yet 
symbolically significant ways. A standing mother with a large child strapped to 
her back holds a round gourd before her as if an extension of her womb (fig. 1). 
Round lidded gourds like this one are frequent symbols for the Yoruba world that 

13  Christopher Spring, Angaza Afrika: African art now (London: Lawrence King, 2008), 62. 
[Every effort was made to locate the owner of this Bester work, and to obtain permission for 
its use, yet to no avail by press time.]



Herbert M. Cole28

contains mysteries, just as women embrace the secret knowledge of life itself – 
the ability to conceive and bear children (M. Drewal: 181). The standing moth-
er’s gourd is a metaphorical womb, its secret an unborn child. A second more 
common maternity object, owned by diviners (babalawo, “father of secrets” or 
“father of ancient wisdom) supports a small cup that contains the sixteen palm 
nuts he uses to solve clients’ problems, palm nuts that also contain “the secrets 
of the world” (ibid. 181ff ). Such diviners’ cups, agereifa, exist in the hundreds. 
M. Drewal was told that Agere is the name of the Ifadivination deity, Orunmila, 
and that while all such cups should depict females, carvers have latitude in choos-
ing subjects for the cups’ bases (ibid).

List of figures

Fig. 1. Olowe of Ise, Veranda Post (Òpó Ògògá), Yoruba King and Wife. Yoruba, Ni-
geria, veranda post formerly in the palace at Ikerre, carved by Olowe of Ise. 
Wood, pigment, 162/4 cm. Art Institute of Chicago, Acquisitions Centenni-
al Endowment, 1984.550

Fig. 2. Staff: Female Figure (Edan Ogboni). Yòrùbá, Nigeria, edan Ogboni staff fig-
ures, 19th c. Bronze, 29.5 cm. The University of Iowa Museum of Art, the 
Stanley Collection, X1986.502

Fig. 3. Bamana numuw (blacksmith), Gwandansu. Bamana, Mali, Gwan Mother and 
Child, early 20th c. Wood, 123.5 cm. The Metropolitan Museum of Art. The Mi-
chael C Rockefeller Collection, bequest of Nelson A. Rockefeller, 1979.206.121

Fig. 4. Statue of Queen Ankhnes-meryre II and Her Son, Pepy II, 5th Dynasty: Egypt, 
c 2288-224/2, 194 BCE. Alabaster, 38.9 cm. The Brooklyn Museum, Charles 
Edwin Wilbour Fund, 58.119

Fig. 5. Virgin and Child, White Monestery, Egypt, c. 1300-1335. Photograph by 
Alberto Sucato, courtesy of Elizabeth Bolman; painting conserved March 
2015 by Emiliano Ricci and Alberto Sucato

Fig. 6. Our Lady Mary and her Beloved Son, Christ, with crown of thorns (cen-
tral panel of a triptych), Ethiopia, late 17th or early 18th c, tempera on gesso-
covered wood, 17m. Institute of Ethiopian Studies, Addis Ababa

Fig. 7. Asante artist, Female figure with child, Ghana. Asante Queen Mother, Gha-
na, wood and pigment, 55.8 cm. National Museum of African Art, Smithso-
nian Institution, Washington, D.C. 2001.22.1

Fig. 8. Asante Shrine detail, Ghana, photograph by the author, 1976



The Politics of Maternity in African Belief, Practice, and Imagery 29

Fig. 9. Kwayep of Bamane, Bamileke Maternity, Cameroon, c 1910. Wood, pig-
ment, 61cm. Musèe du Quay Branly – Jacques Chirac, 71.1934.171.607

Fig. 10. Royal Stool, Cameroon, 19th c. Wood, copper, 54 cm. Private collection, 
courtesy Ana and Antonio Casanovas

Fig. 11. Yombe artist. Maternity, D.R. Congo. Wood, opper alloy and glass, 31.5 
cm. the Richard H. Scheller Collecton, S-258

Fig. 12. Yombe artist, Figure of Mother and Child (Phemba), D.R. Congo. Wood, 
glass, mirror, metal, 27.9 cm. Brooklyn Museum, Museum Expedition 1922, 
Robert B. Woodward Memorial Fund, 22.113

Fig. 13. Luba Royal Stool, D.R. Congo. Wood, glass beads, 46 cm. Collection of 
Phillipe Ratton

Fig. 14. Terry Kurgan, Maternal Exposures, Mowbray Maternity Clinic, South 
Africa, 1998. Photograph by Terry Kurgan, as room-dividing installation. 
Wood, photographs, texts

Fig. 15. Cover image from journal Sechaba, (the official political journal of the Af-
rican National Congress, ANC), April, 1998, courtesy Kim Miller

Fig. 16. Willie Bester, Semakazi (Migrant Miseries), 1993, oil, enamel paint, mixed 
mediums on board, 125 cm, Collection Jean Pigozzi

References

Abimbola, Wándé. Ifa Will Mend Our Broken World: Thoughts on Yoruba Religion 
and Culture in Africa and the Diaspora. Roxbury, MA: Ivor Miller, 1997.

Bolman, Elizabeth S. The Red Monastery Church: Beauty and Asceticism in Upper 
Egypt. New Haven and London: Yale University Press and the American Re-
search Center in Egypt, 2016.

Cole, Herbert M. Maternity: Mothers and Children in the Arts of Africa. Brussels: 
Mercatorfonds, 2017.

Cole, Herbert M., and Doran H. Ross. The Arts of Ghana. Los Angeles: Museum 
of Cultural History, 1977.

Colleyn, Jean-Paul (ed.). Bamana: The Art of Existence in Mali. New York: Muse-
um for African Art, 2001.

Drewal, Margaret Thompson. Yoruba ritual: performers, play, agency. Blooming-
ton: Indiana University Press, 1992.

Ezra, Kate. A human ideal in African art: Bamana figurative sculpture. Washington, 
D.C.: National Museum of African Art, Smithsonian Institution Press, 1986.



Godby, Michael, and Sandra Klopper. “The Art of Willie Bester.” African Arts 29, 
no. 1 (1996): 42-49,104.

LaGamma, Alisa. Kongo: Power and Majesty. New York: The Metropolitan Mu-
seum of Art., 2015.

Janzen, John M., and Wyatt MacGaffey. An anthology of Kongo religion: primary 
texts from Lower Zaïre. Lawrence: University of Kansas, 1974.

Kurgan, Terry. Bringing up baby: artists survey the reproductive body. Cape Town: 
Bringing Up Baby Project, 1998.

Lawal, Babatunde. The Gẹ̀lẹ̀dé spectacle: art, gender, and social harmony in an African 
culture. Seattle: University of Washington Press, 1996.

Lawal, Babatunde. Yoruba. Milan: 5 Continents, 2012.
McIntosh, Marjorie Keniston. Yoruba women, work, and social change. Blooming-

ton: Indiana University Press, 2009.
Miller, Kimberly. “Moms with Guns: Women’s Political Agency in Anti-Apart-

heid Visual Culture.” African Arts 42, no. 2 (2009): 68-75.
Roberts, Mary Nooter. “The King is a Woman: Shaping Power in Luba Royal 

Arts.” African Arts 46, no. 3 (2013): 68-81.
Roberts, Mary Nooter, Allen F. Roberts, and S. Terry Childs. Memory: Luba art 

and the making of history. New York: Museum for African Art, 1996.
Romano, J.F. “Statue of Queen Ankhnesmeryre II and King Pepy II.” Phillips 

(1995): 73-74.
Spring, Christopher. Angaza Afrika: African art now. London: Lawrence King, 2008.



Aneta Pawłowska
Institute of Art History, University of Lodz, Poland

Rock Art from Southern Africa 
– as an Inspiration for Local 
Modernist Painters

Abstract

White colonizers of South Africa discovered painted rock drawings at the end 
of the 18th century, but they became the subject of reliable research only a hun-
dred years later. Meeting with a completely different Khoisan society, like any 
other contact with another culture, has been rejected by Europeans for many 
decades as insignificant and of lower value. What’s more, the image of bush-
men has changed several times over the past 150 years. However, these chang-
es reflected the fluctuations of the relationship between power and knowledge, 
not “reality”.

It wasn’t until the first decade of the 20th century, which meant the begin-
ning of modernist fascination with primitive art that interest and understand-
ing for other aesthetic values ​​began to grow. At that time, talented white artists 
from South Africa appeared, namely: Hendrik Jacob Pierneef, Walter Battiss 
and Pippa Skotnes, who decided to use the historical tradition of San Rock 
paintings in their work, as well as their myths, oral and folk literature. More-
over, white artists promoted the view about bushmen as the mystical, spiritual 
human beings who embodied the essence of true and ancient Africa.



Aneta Pawłowska32

Keywords

Southern Africa – San Rock Art – Bushman rock painting – Modernism – Ja-
cob Pierneef – Pippa Skotnes – Walter Battiss

Along with the cultural changes of the late 19th century related to the 
advent of modernity, the attitude of the inhabitants of the Western 
world to the art and culture of the representatives of non-Europe-

an civilizations has also changed. It was when literary works, such as Heart of 
Darkness by Joseph Conrad, started to show colonialism as a great, destructive 
force, which does not only explore the continent, but also degenerates its in-
habitants and their culture. Almost overnight memorabilia from oversea jour-
neys left curio cabinets, so-called Kunst-und Wunderkammer, and appeared 
in ethnographic museums. Ethnographic collections, such as the Berlin Muse-
um für Völkerkunde operating since 1873 and Musée ethnographique du Trocadé-
ro, established in 1878 by Ernest Théodore Hamy, appeared to be a treasure of 
information about the so-called “Black Continent” or “Dark Continent”.1 In 
the early 20th century, Guillaume Apollinaire (1880-1918), a leading cubism 
theorist came up with a daring idea. In 1909 he said, “The Louvre Museum 
should present some of the masterpieces of exotic art, the sight of which is as 
moving as beautiful sculptures of the western civilization.”2 Around the same 
time, indigenous African art, previously ignored or despised, aroused the in-
terest of the white population of settlers’ descendants.3

 1  Aneta Pawłowska, “African Art: The Journey from Ethnological Collection to the Museum of 
Art,” Muzeológia a Kultúrne Dedičstvo 8, no. 4 (2020): 161-176.

 2  Aneta Pawłowska, “Avant-gardists and primitivism,” Art Inquiry. Recherches sur les Arts 19 
(2017): 153–169.

 3  Aneta Pawłowska, Sztuka i kultura Afryki Południowej. W poszukiwaniu tożsamości artystycznej na tle 
przekształceń historycznych (Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2013); Philip Curtin 
et al., Historia Afryki (Gdańsk: Marabut, 2003), 333-359; Saunders 1994: 36. [The settlement of 
Europeans began in South Africa in the mid-17th century, when Dutch settlers led by Jan van 
Riebeeck (1619–1677) arrived there.]



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 33

Fig. 1. Well-preserved Bushman paintings from the Stormberg Mountains, Baviaan-
skloof area

Notes on the Historical Approach to the Khoisan 
Peoples in Southern Africa

Since colonial invasions, African indigenous culture has suffered rapid change. 
Khoisan people of Southern Africa (also known as Hottentots and Bushmen4), 
were among many who were dispossessed from their land by colonial and other 

 4  The name Hottentots, or stutterers in Dutch, comes from the “clicked” language used by the 
Khoisan people. The name originally had a pejorative meaning, used to refer to the Khoikhoi 
(or KhoeKhoe, a transcription of „people-people”, or „real people”). It denotes an ethnic group 
of indigenous peoples of southern Africa, related to the Bushmen. The name Bushmen, on the 
other hand, refers to the San people. The Khoisan peoples are of low stature and are nomad-
ic, gathering and hunting communities. Their numbers are currently estimated at 55,000. Since 
colonial invasions, African indigenous culture has weathered rapid change. Khoisan people of 
Southern Africa (also spelled Khoesaan, Khoesan or Khoe-San), were among many who were 
dispossessed by colonial and other authorities from the middle of 17th to early 20th centuries. 
Culturally, the Khoisan is divided into the foraging San and the pastoral Khoi. To read more: 
Aneta Pawłowska, Sztuka i kultura Afryki Południowej. W poszukiwaniu tożsamości artystycznej na tle 
przekształceń historycznych (Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, 2013), 75-76; Alan 
Barnard, Anthropology and the Bushman (Oxford: Berg, 2007), 6-7, 19-22.



Aneta Pawłowska34

authorities from the middle of the 17th to the early 20th century. The art, lan-
guage, mythology and material cultures of Southern San people have been 
a source of interest since they were first recorded in 1779 by Robert J. Gor-
don. Other publications containing reproductions of San parietal art were pro-
duced from the late 18th and 19th centuries by Anders Sparrman, Francois Le 
Vaillant, Samuel Daniell, John Barrow and Thomas Baines. At the same time 
the San people have been publicly exhibited in Europe as a source of sexual 
fascination (a good example is Sarah Baartman’s cause, who died in 1815, af-
ter years spent in European “freak shows”).5 Despite this interest, it should be 
mentioned that European settlers from the 17th to the 19th century persecuted 
the Bushmen. San people were systematically exterminated in Cape Province. 
Professor Nigel Penn from the University of Cape Town writes in 2015, that 
after 1770, trekboers conducted a style of frontier fighting that “approached 
the genocidal” and described the war against the San as “marked by genocidal 
atrocities”.6 It is worth noting that as early as the 18th century, French philoso-
phy through the mouth of Jean Jacques Rousseau proclaimed that man was cor-
rupted by progress and recognized that by returning to nature he would redis-
cover human dignity, but the whites of the Cape Colony failed to validate the 
fundamental assumptions of Rousseau’s theory. Here, they met people living 
close to nature, and their otherness was clearly felt even by the smell, the way 
of dressing and behaving so far from the “civilized” Europeans. With few ex-
ceptions, white travelers have interpreted African cultures and lifestyles as un-
civilized, repulsive, offensive, and distasteful.

At the end of the 19th century the western perception of the Bushmen, like 
other indigenous Southern African groups, had not remained static and the sit-
uation started to change for better. Publications containing reproductions of San 
parietal art were produced from the late 19th century by researchers including 
H. M. Bartels (1896), G.A. Farini (1886), G. Fritsch (1872), Emil Holub, (1882) 
and A. Hübner (1871). Other important students of San art were Thomas Baines 
(1849), Conolly Orpen (1876) and his brother Joseph Millard Orpen.7

 5  Zofia Gralak, “Ludzkie zoo – ciemna strona kolekcjonerstwa,” Hybris, no. 47 (2019): 56-74.
 6  Penn, 2005: 9, 123.
 7  Sven Ouzman, Graffiti as art(e)fact: a contemporary archaeology ( Johannesburg: UJ Sociology, An-

thropology & Development Seminar, 2010).



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 35

Fig. 2. Samuel Daniell, Korah Hottentots preparing to remove

Fig. 3. Thomas Baines, Animals painted by the Bushmen in a cave on the Baviaans River



Aneta Pawłowska36

One of the earliest and most significant researchers of Southern San pari-
etal paintings were George William Stow (1822-1882) and Wilhelm Bleek (1827-
1875). Despite the fact that copies of San parietal art done by Stow went unap-
preciated by the public for many generations, his research was posthumously 
published by Dorothea Bleek (1873–1948) in 1930.8 In 1874, Wilhelm Bleek, 
the pioneer of the research on oral history, religion, and language, much-admired 
Stow’s copies of San parietal art, claiming that:

A collection of faithful copies of Bushman paintings is (…) only second in importance to 
a collection of their folklore in their own language.9

Fig. 4. Copies of Bushmen’s drawings from Windvogelberg, illustration by G. Stow 
from the book The native races of South Africa

 8  George William Stow, Dorothea F. Bleek, Rock-paintings in South Africa from parts of the eastern pro-
vince and Orange Free State (London: Methuen, 1930).

 9  Cited in University of the Witwatersrand, Rock Art Unit 1998:4.



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 37

In the early 20th century, local and international interest in Southern San 
parietal art grew steadily with the publication of numerous monographs on the 
subject. Early monographs on San art included Helen Tongue (1909), Otto Mo-
szeik (1910), Reenen J. van Reenen (1920) and Dorothea F. Bleek.10 In the be-
ginning of the 20th century Leo Frobenius (1873-1938), renowned German eth-
nologist, was one of the first Western scholars who popularized “Bushman art” 
far beyond South Africa’s boundaries; moreover, he took a decided stand for an 
appreciation of these artworks and their preservation in South Africa.11

At this point it is worth recalling again that in the 50s of the 20th century 
Rousseau’s views and the search for an escape from modern civilization became 
desirable again (e. g. the movements of existentialists, beatniks, mods, hippies). 
On the wave of this interest in primordiality and in the figure of the good and at 
the same time wise Noble Savage (Fr. Bon sauvage) of 1755, in 1955 an Afrikan-
er, Laurens van der Post, took part in a several-month expedition to the land of 
the Bushmen, which resulted in a six-part documentary series entitled Lost World 
of the Kalahari.12 The major purpose of the film was to find Bushmen in their 
natural state and present them to broader mostly white South African public.13

Some Reasons for the Interest in the Art 
of the Bushmen by White Artists

According to contemporary researchers of rock art of the peoples of San when 
the San artists produced their rock paintings on the walls of their shelters, the 
images were not seen as representations of the animals and figures depicted, but 
were rather experienced as unique and peculiar “metaphors”. This is a concept, 
borrowed from Jacques Derrida which refers to an image that is not merely a rep-
resentation of an object, but actually becomes the object itself.14 In other words, 

10  George William Stow, Dorothea F. Bleek, Rock-paintings in South Africa from parts of the eastern pro-
vince and Orange Free State (London: Methuen, 1930).

11  Leo Frobenius, The voice of Africa (London: Hutchinson & Co, 1913).
12  Alan Barnard, Anthropology and the Bushman (Oxford: Berg, 2007), 140.
13 �� “Lost World of The Kalahari,” YouTube, 5 July 2014, accessed 15 October 2021, https://www.

youtube.com/watch?v=4umz7CXMUM4.
14  Jacques Derrida, The truth in painting, transl. Geoffrey Bennington, Ian McLeod (Chicago: Uni-

versity of Chicago Press, 1987), 290.



Aneta Pawłowska38

the San believed that the images they created in their shelters were equal to the 
real thing. To the San artist there was a need for the object and its picture to be 
optically equivalent. The fact that the shaman artists worked in the trance state, 
which certainly was a state of heightened perception, accounted for these imag-
es being very naturalistically and realistically portrayed.15 When the first West-
erners made copies of these rock paintings, their perceptions of these works were 
completely clouded and misted up by their own limited conceptions of what they 
considered art to be. They were thoroughly unaware of the abovementioned fun-
damental, shamanistic qualities in San art, and only admired the representations 
of animals and figures for their extrinsic formal qualities.

From the time of early modernism, the unique rock art of San started to be 
a powerful source of inspiration for white South African culture. Although white 
artists had not yet learnt to look at San art through the eyes of the indigenous 
people, some Southern African artists influenced by new European modernist art 
movements started adopting Bushmans’ iconic cave drawings into their art. This 
raises the question why did modernists find the works of cave artists so interest-
ing? They were probably delighted with the silhouette structure of the works, 
their bold perspective shortcuts and its extensive variety.

When we look at rock art from the current perspective, it is undoubtedly 
delightful that the corpus of paintings is so immense. It constitutes an awe-in-
spiring bestiary populated by giraffes, rhinoceroses, elephants and ostriches, as 
well as the biggest and most magnificent of African gazelle, the Cape eland. Seen 
among or nearby these creatures are human figures in groups or alone, presented 
in a variety of poses and situations. In addition, there are mysterious hybrid fig-
ures on the frieze. They are bizarre, cross breed animals: antelope-men, snakes 
with ears, and other monstrosities born from sensorial intercut that transgress-
es the species boundary. Sometimes such themes are found alone, at other times 
they are combined and undoubtedly may be superimposed on one another in 
boards of immense complexity.

The crowd of mysterious creatures with different aesthetics meant that white 
modernist artists from South Africa began to draw their inspiration from the 
paintings of the San peoples. Some of them, like Jacob Pierneef and Walter Bat-
tiss, were extremely prominent.

15  J. David Lewis-Williams, Believing and seeing: symbolic meanings in southern San rock paintings (Lon-
don: Academic Press, 1981).



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 39

What does Jacob Pierneef, one of the Most 
Recognizable South African Artists, Owes  
to the Art of the Khoisan Peoples?

Jacob Hendrik (Henk) Pierneef was born in 1886 in Pretoria to Dutch parents. 
Today he is considered one of the best of the so called “old South African mas-
ters.” His distinctive style is widely recognized and his work was greatly influ-
enced by the South African landscape. The artist painted his works outdoors in 
the bush of the South African highveld, which provided him a lifelong source of 
inspiration. The main principle of Pierneef ’s style was to reduce and simplify the 
landscape to geometric structures, using flat planes, lines and colour to present 
the harmony and order in nature. This resulted in paintings ordered in a cubist 
manner, and an often monumental view of the uninhabited South African land-
scape with dramatic light and colour.

There were several reasons why Pierneef developed such a specific style. 
Firstly, in the years 1900-1903 he lived with his family in the Netherlands16 and 
there he came into contact with modern post-impressionist painting, and sec-
ondly, after returning to Africa, he came into contact with the art of the Bush-
men. By the mid-1910’s Pierneef started travelling extensively, boasting his first 
solo exhibitions and art related talks nationwide. In 1918 after 9 years in the State 
Library, Pierneef started a career as an Art Lecturer at the Heidelberg College 
of Education. In 1919 he also started teaching drawing at the Pretoria College of 
Education. These didactic experiences made him reflect more often on the bad 
condition of art in South Africa. Simultaneously he never stopped exhibiting and 
constantly took part in various group exhibitions. Pierneef felt that the South 
African artists (of white Afrikaner’s origin) should have their own style and set 
of rules to follow. He resigned from didactics and decided to spend all his time 
on his painting career and became a full time artist. His intimate knowledge of 
the Southern African landscape and architecture found expression in his work.

Pierneef ‘s first meeting with the art of the Bushmen took place during his 
work at the State Library in 1908 where he held a position of a library assistant. 
His task was to compile a new catalogue of the library’s holdings. While work-
ing at this library he had access to the latest books on art, and especially those 

16  With the war of 1900 between the Boers and the English, the Pierneef family decided to move 
back to the Netherlands, where in 1901 Hendrik continued his schooling.



Aneta Pawłowska40

on prehistoric art and the art of the San, such as Carl Peters’s The Eldorado of 
the Ancients, published in 1902, George Stow’s Native Races of Southern Africa, 
published by Theal in 1905 and Helen Tongue’s Bushman Paintings, published in 
1909, as well as a number of new publications on Europe’s prehistoric art at Al-
tamira and Lascaux. Pierneef ’s interest in prehistoric art seems to have centered 
on the formal aspects such as the economy of line, the decorative simplification 
and the accurate grasp of formal relationships without shadows or color model-
ling, which he saw in the illustrations in the books he had at his disposal. Instinc-
tively, he realized that these principles were also applicable to the representation 
of the South African landscape. The harsh sunlight of the Transvaal imbued the 
landscape with a similar silhouette-like flat character. By the mid-1920s, Piern-
eef undertook another important for his understanding of art trip to Europe. 
Moreover, on his return visited various countries along the east coast of Africa.17

When the artist returned to his African homeland, he received his first pub-
lic painting commission. Pierneef ’s assignment comprised of an interpretive de-
piction of San rock art, which he based on the documentation produced by ear-
ly researchers, notably Helen Tongue and George Stow. Despite his second-hand 
encounter with San art, Pierneef held cave rock art in high regard and described 
it in a 1916 letter as an “ideal basis” (in Africans idiale grondslag) for new na-
tional art. Pierneef communicated this message widely, also by means of the lec-
ture in Bloemfontein in 1917. Significantly, Pierneef stayed in Bloemfontein with 
Reenen J. van Reenen, a senior public works official. It was Van Reenen, an ama-
teur rock art enthusiast who frequently hiked the Malutis Mountains (where nu-
merous rock paintings could be found), who later put the artist’s name forward 
to decorate the school hall in Ficksburg.

Nowadays, when we look at the panels in the school’s foyer, we can see that 
the observations of Pierneef as an artist looking for the decorative meaning of lines 
influenced by the experiences of European Art Nouveau artists, coincided with 
the way Bushman’s artists rendered their contours. In his letters from 1916, Piern-
eef refers to the closeness of the artistic achievements of the Art Nouveau symbol-
ist Ferdinand Hodler and the Bushmen.18 Visually similar are the ways of showing 
the decorative silhouette and the flat character of the presented painting motifs. 
The panels and frieze in the Ficksburg schools are painted in red, ochre, white and 
black from pigment very similar in origin and colour to those used by San artists 

17  M. Arnold, “Picturing Pierneef,” The Pretoria News, 13/08/86 (1986).
18  (Duffey, 2002: 23)



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 41

and which Pierneef collected from the area. He stated that: “the colours on these 
stones with mosses growing on them, they are the colours of the landscape where 
I found them.”19 which was an affirmation of the uniquely South African inspira-
tion for his work. However, the layout of the recesses in the hall compelled Piern-
eef to deviate from the traditional horizontal format of San rock art and work with-
in a vertical frame. As a result of this decision, forced by the shape of the room, the 
overall composition became the artist’s greatest departure from the original motifs.

Motifs of Khoisan art also appeared in the artist’s later paintings, although 
in a less literal form, e.g. in drawings exhibited in the Netherlands in 1925. Par-
ticularly noteworthy in this collection is the pastel Adam and Eve in Paradise (79 
x 66 cm, 1925, La Motte Museum collection).

Fig. 5. J.H. ( Jacob) Pierneef, Adam and Eve

19  M. Schoonraad, “Dr J. H. Pierneef: biografiese skets en sy belangstelling in die rotskuns,” His-
toria 14, no. 2 (1969): 128.



Aneta Pawłowska42

It is a loose travesty of a drawing from the aforementioned book by Carl Pe-
ters (1902) The Eldorado of the Ancients, showing rock drawings of the Bush-
men from the Mashonaland country (modern Zimbabwe). In Pierneef ’s 
drawing, the characteristic silhouette of a lonely tree from the Veld High-
lands, with a flattened crown, deserves particular attention. Pierneef will 
return to this motif many times in his mature painting work, making it his 
trademark. However, in a manner typical of the Eurocentric approach to 
the culture and art of “Others”, he introduces the figures of Adam and Eve - 
transferred directly from Christian iconography. Jacob Pierneef died in 1957, 
but both his art and the memory of his achievements in popularizing in-
digenous themes related to Africa remain alive on the continent. In 1970 
Esmé Berman described Pierneef ’s position in South African art as that of 
“a prophet with honour in his own country”.20

“The Amazing Bushmen”

Another artist from South Africa who became fascinated by the rock paintings 
of the San peoples was Walter Battiss (1906–1982), a generation younger than 
Pierneef. His first contact with autochthonous painting took place in 1933, 
and from 1938 it became a part of his artistic oeuvre.21 In 1939, Battiss self-
published his first book titled The Amazing Bushman. It was a low-circulation 
publication (200 copies) illustrated with serigraphs painted in watercolor with 
additional 33 drawings made in the technique of pastel and gouache, signed 
by the artist. This richly illustrated book includes the thoughts of a sensitive 
painter on rock drawings in which Battiss was the first South African to recog-
nize the esoteric values of the art of San artists.22 The clarification of this intui-
tive position regarding the transmission of Khoisan art took place only in the 
1980s in the work of James David Lewis-Williams, a researcher at the Witwa-
tersrand University in Johannesburg.23 In his later paintings, inspired by rock 

20  Esmé Berman, Art and artists of South Africa (Cape Town: Balkema, 1970), 223.
21  Berman 1983: 60; Karin Skawran, Michael Macnamara, Walter Battiss ( Johannesburg: AD 

Donker, 1985), 62; Karin Skawran, Walter Battiss – gentle anarchist. Introduction ( Johannesburg: 
Standard Bank Gallery, 2005), 14.

22  (Battiss, 1948)
23  J. David Lewis-Williams, Believing and seeing: symbolic meanings in southern San rock paintings (Lon-

don: Academic Press, 1981); J. David Lewis-Williams, Some aspects of rock art research in the politics 



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 43

drawings, Walter Battiss used stylized hunters’ motifs, which he incorporated 
into his paintings as a decorative border. This is how the works Symbols of Life 
(1966) and African Art (1970) were composed.

Fig. 6. Walter Battiss, Symbols of Life

They were paintings transforming simplified human and animal motifs of San art 
into a decorative ornament. Battiss’ figures are flat, simplified, stylized, deprived 
of perspective and traces of brush strokes, as if they were imitating rock paint-
ings. The stylizations developed by the artist over time became just a pretext for 
creating completely abstract canvases and drawings. In the 1970s, an ornament 

of present-day South Africa, in: Knut Helskog (ed.), Bjørnar Olsen (ed.), Perceiving rock art: social 
and political perspectives (Oslo: Novus forlag, 1995); J. David Lewis-Williams, “The evolution 
of theory, method and technique in southern African rock art research,” Journal of Archaeologi-
cal Method and Theory 13, no. 4 (2006): 343-377.



Aneta Pawłowska44

derived from rock art was used by Battiss to create his own secret alphabet based 
on Arabic pictograms and Arabic characters.24

In another group of paintings, Battiss sketched loose travesties of rock art 
motifs in intensive colors, and thus not characteristic of San artists, through the 
use of a sparing graphic line, similar to a rock rite, for example Bushmen Rain 
Dance, 1970s. Twentieth century, drawing (in private collection) and Mantis 
Dance, 1960s. Twentieth century, serigraphy (in private collection). Battiss also 
made risky transpositions of the motives of the San people into European ico-
nography; this approach is visible in the lithographs of the African Pieta (pri-
vate collection).

Contemporary the Khoisan Heritage and 
Contemporary Southern African Artists

After the abolition of apartheid in 1994 in South Africa, the phenomenon of the 
incorporation of Khoisan cultural heritage is intensified.25 The art of the Khois-
an peoples greatly inspires contemporary South African artists. Its iconograph-
ic threads can be found in the works of such artists as: Robert Slingsby, Stephen 
Townley Bassett, Ginger Townley Johnson and Lynette ten Krooden.26

In my opinion, the work of Pippa Skotnes (b 1957) deserves the most 
attention. She is currently professor of Fine Art and the director of the Cen-
tre for Curating the Archive at the University of Cape Town). She is a par-
ticularly interesting propagator of the art of the San people, who in her 
work creatively uses travesties of rock art motifs. Curating the Archive 
works on archiving the culture of the Bushmen /Xam, especially the infor-
mation provided to researchers in the 19th century by the Bushmen with 
the names /A!kunta; //Kabbo; Dia!kwain; /Han#kasso and #Kasin and ar-
tistic (as an active artist).

24  Karin Skawran, Michael Macnamara, Walter Battiss ( Johannesburg: AD Donker, 1985).
25  Merle Huntley, Art in outline: from rock art to the late 18th century (Oxford: Oxford University 

Press, 1994).
26  The archaeologist Sven Ouzman drew my attention to the mentioned artists.



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 45

Fig. 7. Pippa Skotnes, For Dia/Kwain

The first approach resulted in numerous publications on San art and research 
by Bleek and Lloyd: Sound from the thinking Springs (Skotnes 1991, publication 
awarded with the University of Cape Town’s Book of the Year award); In the wake 
of the white wagons (1993, honored with the Standard Bank Award for Young 
Artists); Miscast: negotiating the presence of Bushmen (1996); Claim to the coun-
try (2007) - publication combined with the digitized archive of Bleek and Lloyd 
as well as UNCONQUERABLE Spirit: George Stow’s History Paintings of the San 
(2009) - a book presenting George Stow in the context of his research on the cul-
ture of the San peoples in particularly turbulent time in South African history.



Aneta Pawłowska46

As an artist, Pippa Skotnes creates monochrome, oneiric works in graphic tech-
nique related to the San people, who before 1994 were very discriminated. This is 
the nature of the triptych The Return (1988/89), created at the end of apartheid. It is 
a sinister vision of the disappearance of various human endeavors swept away by the 
winds of history. The artist presents the ruins of the village of Kolmanskop in Na-
mibia, abandoned by the German colonialists. The city was founded in 1908 in the 
desert of what was then South-West Africa, and the reason for its birth were the dia-
mond deposits discovered there. In less than two years, hundreds of residences were 
constructed, roads and schools, as well as a hospital and a famous casino were built, 
and the only tramway in Africa at that time operated there. The city flourished like 
a fairy-tale like oasis in the middle of the desert. After the First World War, the col-
lapse of the diamond market caused its gradual decline. The inhabitants of this city, 
who lived on the exploitation of diamond deposits, left their residences, and the de-
sert quickly filled their homes, well-maintained gardens and clean streets with sand. 
In the central drawing of The Return Skotnes triptych, the abandoned mansion is vis-
ited by the sacred animals of the San people - the eland antelopes and the human-an-
imal hybrids (therianthropes), played by Bushmen shamans being in a trance during 
the aforementioned ritual dance. With the return of the desert, the previously dis-
placed San culture begins to reign over the Kolmanskope abandoned by Western civ-
ilization. After 25 years, however, the vision of a complete return of traditional cul-
ture to places inhabited by Europeans turned out to be inaccurate. Kolmanskop with 
its restored buildings has become a modern open-air museum.

In the aforementioned book, Sound from the thinking Springs, co-authored by 
Pippa Skotnes, her illustrations are attached. These are the travesties of the Bush-
men dreams and trances described by Bleek and Lloyd.27 Metaphorical animal-hu-
man figures, their alienation and emptiness bring to mind the surreal works of Max 
Ernst or René Magritte. However, they are largely derived from careful reading of 
the records from the Bleek and Lloyd archives and rock drawings. In this publica-
tion, for the first time, Skotnes takes up the paraphrased subject of the bag in which 
the San collector keeps all his belongings. In the collection of large-format graph-
ics. In the wake of the white wagons, the artist uses the bag motif and at the same 
time takes up the subject of the invasion of the San peoples by the white coloniz-
ers - Trekburas in the second half of the 19th century. The story of the invasion is 

27  It is worth noting that the entire archive is currently being digitized, which encourages you to 
do your own research https://www2.lib.uct.ac.za/mss/existing/DBleekXML/website/#Pro-
ject_notes (15.10.2021).



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 47

told by the artist from the point of view of the enslaved San rather than her white 
countrymen. Next to the collector’s bag, there is a ladder cart on which the white 
settlers are moving. A rich animal emblem is visible - elephants, elands, warthogs.

The last phenomenon worth noting in connection with the art of the Bush-
men are contemporary artists coming from the Khoisan peoples, such as Qwaa 
Mangana from the Gwi tribe, associated since the early 1990s. In the 1980s with 
the Kuru Art Project in the Ghanzi District of Botswana.28

Fig. 8. Kuru Art Project, mural in the Ghanzi district Botswana

28  Mathias Georg Guenther, Farm labourer, trance dancer, artist: The life and works of Qwaa Mangana, 
in: Andrew Bank (ed.), The proceedings of the Khoisan Identities and Cultural Heritage Conference: 
organised by the Institute for Historical Research, University (Cape Town: The Institute for Histori-
cal Research, University of Western Cape, 1998), 125-127; Alan Barnard, Anthropology and the 
Bushman (Oxford: Berg, 2007), 87-88.



Aneta Pawłowska48

Conclusion

The white colonizers of South Africa discovered the painted stone friezes already 
at the end of the eighteenth century but they became a subject of reliable research 
and were described in chronicles and books only a hundred years later. The en-
counter with a completely different Khoisan society, like any other contact with 
other culture which is totally different from our own traditions, has for many 
decades been postponed and rejected as unimportant and of lesser value by Eu-
ropeans. Moreover, the image of the Bushmen has altered several times over the 
last 150 years. However, these alterations reflect fluctuations in the relationship 
between power and knowledge rather than ethnographic “realities.”

It was not until the first decade of the twentieth century, which marked 
the beginning of the modernist fascination with primitive art, that the interest 
and understanding for other aesthetic values started to grow. Talented white 
artists from South Africa appeared at this time, namely: Hendrik Jacob Piern-
eef, Walter Battiss and Pippa Skotnes who decided to utilize in their work the 
historical tradition of the San rock paintings, as well their myths, oral litera-
ture and folklore. More over the white artists promoted a view of the Bush-
men as mystical, spiritual human beings who embodied the essence of true 
and ancient Africa.

List of figures

Fig. 1. �Well-preserved Bushman paintings from the Stormberg Mountains, 
Baviaanskloof area, Photo. © William D. Hydert 2007

Fig. 2. �Samuel Daniell, Korah Hottentots preparing to remove, 1805 colour aquatint, 
48.6 x 37.2 cm, British Library, from: https://commons.wikimedia.org/

Fig. 3. �Thomas Baines, Animals painted by the Bushmen in a cave on the Bavi-
aans River, 1848, oil on canvas, 50 x 63 cm, Collection Museum Africa Jo-
hanesburg, from J.A. Brown, South African Art, Cape Town 1978, p. 7

Fig. 4. �Copies of Bushmen’s drawings from Windvogelberg, illustration by G. 
Stow from the book The native races of South Africa, 1905. Source: George 
William Stow, George McCall Theal, The native races of South-Africa : a his-
tory of the intrusion of the Hottentots and Bantu into the Hunting Ground of the 
Bushmen, the aborigines of the country (London: Swan Sonnenschein, 1905)



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 49

Fig. 5. �J.H. ( Jacob) Pierneef, Adam and Eve, 1925, mixed media, 80 x 58 cm, La 
Motte Museum collection, from https://la-motte.com/pages/the-piern-
eef-collection

Fig. 6. �Walter Battiss, Symbols of Life, 1967, oil on canvas, 122 x 122 cm, Preto-
ria Art Museum, from: https://www.wikiart.org/en/walter-battiss/sym-
bols-of-life-1967

Fig. 7. �Pippa Skotnes, For Dia/Kwain, 1993, colour aquatint, 58,6 x 49 cm, Artist’s 
Collection. Source: H. Philippa, R. Elizabeth, Printmaking: in a transform-
ing South Africa (Cape Town: D. Philip, 1997), 174

Fig. 8. �Kuru Art Project, mural in the Ghanzi district Botswana, from: htt-
ps://www.facebook .com/photo?fbid=502687688570051&set=p
cb.502691008569719

References

Arnold, M. “Picturing Pierneef.” The Pretoria News. 13/08/86 (1986).
Barnard, Alan. Anthropology and the Bushman. Oxford: Berg, 2007.
Berman, Esmé. Art and artists of South Africa. Cape Town: Balkema, 1970.
Bleek, Dorothea F. “A survey of our present knowledge of rockpaintings in South 

Africa.” South African Journal of Science 29 (1932): 72-83.
Bleek, Wilhelm H. I., Lloyd, Lucy C. (ed.). The use of the !gõïn!gõïn, followed by an 

account of a Busman dance. In: Bleek, Wilhelm H. I., Lloyd, Lucy C. Specimens 
of Bushman folklore. London: George Allen & Company, Ltd., 1911.

Curtin, Philip et al. Historia Afryki. Gdańsk: Marabut, 2003.
Derrida, Jacques. The truth in painting. Transl. Geoffrey Bennington, Ian McLeod. 

Chicago: University of Chicago Press, 1987.
Frobenius, Leo. The voice of Africa. London: Hutchinson & Co, 1913.
Guenther, Mathias Georg. Farm labourer, trance dancer, artist: The life and works of 

Qwaa Mangana. In: Bank, Andrew (ed.). The proceedings of the Khoisan Identi-
ties and Cultural Heritage Conference: organised by the Institute for Historical Re-
search, University. Cape Town: The Institute for Historical Research, Univer-
sity of Western Cape, 1998.

Gralak, Zofia. “Ludzkie zoo – ciemna strona kolekcjonerstwa.” Hybris, no. 47 
(2019): 56-74.

Huntley, Merle. Art in outline: from rock art to the late 18th century. Oxford: Oxford 
University Press, 1994.



Aneta Pawłowska50

Lewis-Williams, J. David. Believing and seeing: symbolic meanings in southern San rock 
paintings. London: Academic Press, 1981.

Lewis-Williams, J. David. Some aspects of rock art research in the politics of present-day 
South Africa. In: Helskog, Knut (ed.), Olsen, Bjørnar (ed.). Perceiving rock art: 
social and political perspectives. Oslo: Novus forlag, 1995.

Lewis-Williams, J. David. “The evolution of theory, method and technique in 
southern African rock art research.” Journal of Archaeological Method and The-
ory 13, no. 4 (2006): 343-377.

“Lost World of The Kalahari.” YouTube. July 5, 2014. Accessed 15 October 2021. 
https://www.youtube.com/watch?v=4umz7CXMUM4.

Malinowski, Marek J. Afryka Południowa od XVII do początku XIX w. In: Tymowski, 
Michał (red.). Historia Afryki do początku XIX wieku. Wrocław: Zakład Naro-
dowy im. Ossolińskich, 1996.

Ouzman, Sven. “Lessons from the old masters – San rock art and Pierneef.” Cul-
na 48 (1995): 24-27.

Ouzman, Sven. Graffiti as art(e)fact: a contemporary archaeology. Johannesburg: UJ 
Sociology, Anthropology & Development Seminar, 2010.

Pawłowska, Aneta. Sztuka i kultura Afryki Południowej. W poszukiwaniu tożsamości 
artystycznej na tle przekształceń historycznych. Łódź: Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Łódzkiego, 2013.

Pawłowska, Aneta. “Avant-gardists and primitivism.” Art Inquiry. Recherches sur les 
Arts 19 (2017): 153–169.

Pawłowska, Aneta. “African Art: The Journey from Ethnological Collection to 
the Museum of Art.” Muzeológia a Kultúrne Dedičstvo 8, no. 4 (2020): 161-176.

Peters, Carl. The Eldorado of the ancients. London: C. Arthur Pearson, 1902; orig-
inal edition: Im Goldland des altertums forschungen zwischen Zambesi und Sabi. 
München: J. F. Lehmanns, 1902.

Schapera, Isaac. The Khoisan Peoples of South Africa. London. Routledge, 1930.
Schoonraad, M. “Dr J. H. Pierneef: biografiese skets en sy belangstelling in die 

rotskuns.” Historia 14, no. 2 (1969): 118-130.
Skawran, Karin, Macnamara, Michael. Walter Battiss. Johannesburg: AD Donk-

er, 1985.
Skawran, Karin. Walter Battiss – gentle anarchist. Introduction. Johannesburg: Stand-

ard Bank Gallery, 2005.
Skotnes, Pippa (ed.). Sound from the thinking strings, a visual, literary, archaeologi-

cal and historical interpretation of the final years of /Xam life. Cape Town: Axeage 
Private Press, 1991.



Rock Art from Southern Africa – as an Inspiration for Local Modernist Painters 51

Skotnes, Pippa. Unconquerable Spirit: George Stows history paintings of the San. Jaca-
na, Athens, Ohio, Johannesburg: Ohio University Press, 2008.

Skotnes, Pippa (ed.). Rock art made in translation: framing images from and of the 
landscape: to accompany an exhibition at Iziko South African Museum. Johannes-
burg: Jacana, 2010.

Skotnes, Pippa. Landscape to literature: a scrapbook catalogue (and exhibition). Cape 
Town: Centre for Curating the Archive, University of Cape Town, 2011.

Stow, George William, Bleek, Dorothea F. Rock-paintings in South Africa from parts 
of the eastern province and Orange Free State. London: Methuen, 1930.





Bettina von Lintig
Independent researcher, San Francisco, USA

African Art in the Western World 
and the Western World in African 
Art. An Overview

ABSTRACT

The article illustrates a path to abstract art that leads via art theories such as 
those of Gottfried Semper and Alois Riegl. The close intellectual connection 
between art history and anthropology is also emphasized: the Western world 
defined itself through the “art-religion” of the classical period and drew its boun-
daries in this sense. On the other hand, since the Enlightenment, the search has 
been on for something original, for example, in earlier times or in the tribal.

The contemporary artist El Anatsui, who was born in Ghana and has his 
main residence in Nigeria, used abstraction as a form of expression from the be-
ginning of his career. After training as a sculptor at a Ghanaian university, he too 
sought out the “indigenous” and studied, for example, African writing and gra-
phic systems that have been handed down since historical times.

He has consistently continued his research. Since the late 1990s, he has ex-
perimented with used materials. Since the beginning of the 2000s, he has con-
ceived large-format cuddly cloths and tapestries from scrap aluminum particles 
connected with copper wire. They glitter and shine monumentally and exem-
plify something to which the term “truly made” is applicable: A thing exists in 
the world because it has mythological, psychological, and philosophical coher-
ence. The importance of the non-material for the material is expressed in ab-
straction worldwide.



Bettina von Lintig54

KEYWORDS

Western World - Anthropology and Art History - History of Abstract Art - El Anatsui 
- African Modernity and Abstract Art

Afrikanische Kunst in der westlichen Weltund 
die westliche Welt in der afrikanischen Kunst. 
Ein Überblick

1. Afrikanische Kunst in der westlichen Welt

Das Bild von der “afrikanischen Kunst”1 in der Westlichen Welt hat sich mit der 
Zeitgeschichte immer wieder gewandelt. Von welchem Standort aus etwas da-
rüber gesagt wird, aus dem Norden oder aus dem Süden, spielt heute eine er-
hebliche Rolle. Wie afrikanische Kunst innerhalb bestimmter historischer Ab-
schnitte identifiziert und definiert wird, führt zu einer Verbindung zwischen 
dem “Zeitgeist” und afrikanischer Kunst.

Im Lauf des 19. Jahrhunderts sind Kult- und Alltagsgegenstände, Orna-
mente und Textilien des subsaharischen Afrika von der anthropologischen For-
schung vereinnahmt worden, doch bei den beliebten internationalen Weltaus-
stellungen jener Zeit begegnete auch ein breites Publikum solchen Dingen, die 
als “urtümlich” aufgefasst wurden. Nach den Vorstellungen von damals stand 
die eigene, in der Regel, bürgerliche Kultur, an der Spitze des technischen Fort-
schritts, tat aber gut daran sich an ihre Anfänge zu erinnern, um Auswüchse zu 
korrigieren und sich inspirieren zu lassen.2 Artefakte aus Afrika wurden etwa 
seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts auch als kunsthistorisch und künstle-
risch bedeutsam wahrgenommen, diese Haltung verfestigte sich über ein Jahr-
hundert. In den 2000er Jahren stehen Dinge, die einmal als anthropologische 
und ethnografische Spezimen (Prüfkörper) gesammelt worden sind, jetzt im 

 1  Es soll sich im Lauf des Textes ergeben, was dies bedeutet. Die Definition muss bis auf Wei-
teres offen bleiben.

 2  Thomas Thiemeyer, “Sammlung verpflichtet. Wie das Wiener Museum für Angewandte 
Kunst 1993 sein Depot neu zur Geltung brachte,” in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 
LXX/119, no. 1+2 (2016): 8.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 55

Mittelpunkt einer “permanenten Identitätskrise (permanent identity crisis)”3 
der sozialen Anthropologie und sind zu einem “trans-anthropologischen”4 The-
ma geworden, das vor allem auch die Museumssammlungen bewegt. Postkolo-
niale Standpunkte sind immer noch federführend, der (stilgeschichtliche) Ent-
wicklungsgedanke in der Geschichte der Kunst ist dagegen lange revidiert.5 Das 
erklärte Ende der Kunstgeschichte6 äussert sich als (geografische) Entgrenzung 
und Dehierarchisierung.

Der in Ghana geborene und in Nigeria ansässige, zeitgenössische Künst-
ler El Anatsui erlebte erst mit Beginn der 2000er Jahre seinen internationa-
len Durchbruch, auch dies erscheint als zeitspezifisch. Inspiriert von der ka-
leidoskopischen Bildwelt der Märkte und Städte seines Kontinents und in den 
internationalen Kunstentwicklungen bewandert, entwirft er grossformatige 
“Gewebe”, die aus bearbeiteten, kleinen Metallstücken hergestellt werden. In 
Handarbeit durch ein Workshop-Team wird jedes Aluminium-Teilchen mit ei-
nem anderen verknüpft, so dass netzartige Teilstücke in einer bestimmten Farb-
gebung entstehen, dann dirigiert Anatsui ihre Zusammenfügung zu einem gros-
sen flexiblen Ganzen. Ende der 1990er Jahre kamen mit dem Auftauchen des 
Netzwerks als bestimmender zeitgenössischer Metapher aus der Komputerspra-
che und den digitalen Technologien textile Praktiken und ihre Gewebe ins Zen-
trum der Aufmerksamkeit. El Anatsuis Kunstwerke der letzten 20 Jahre, die 
grossformatigen Tüchern ähneln, erfüllen die Erwartung einer dazu passenden 

 3  Clifford Geertz, Available light: anthropological reflections on philosophical topics (New York: Prince-
ton, 2000), 89.

 4  Margareta von Oswald, Jonas Tinnius, Across anthropology: troubling colonial legacies, museums, and 
the curatorial (Leuven: Leuven University Press, 2020): introduction. [In einem Gespräch hat 
Anne-Christine Taylor dies folgendermassen kommentiert: “To be honest, I think museums 
are such quintessentially Western institutions, so imbued with our own cultural premises ab-
out temporality and history, about what makes up the world and how its elements are combi-
ned – that I doubt they can ever become fully decolonized or fully symmetrical.”]

 5  Gottfried Boehm, Kunst versus Geschichte: ein unerledigtes Problem. Zur Einleitung in George Kublers 
“Die Form der Zeit”, in: Kubler, George. Die Form der Zeit. Anmerkungen zur Geschichte der Dinge 
(Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982), 7-26.

 6  Eine in den Kunstwerken erkannte Qualität wird als Kunst bezeichnet und eineVerbindung 
zu geschichtlichen Ereignissen unterstellt. Die Symbiose aus beidem wird zum Modell der 
Darstellung von “Kunstgeschichte” – H. Belting unterscheidet drei funktionsgeschichtliche 
Phasen: kultische Funktion des Bildes bei “primitiven¬Völkern”, ästhetische im Zeitalter des 
Tafelbildes, Bild als Medium im 20. Jh. [Hans Belting, Das Ende der Kunstgeschichte? (Mün-
chen: Deutscher Kunstverlag, 1984).]



Bettina von Lintig56

Botschaft. Als ortsspezifische Installation hat er im Jahr 2010 ein leichtes Me-
tallgewebe aus Flaschenverschlüssen und Kupferdraht an den klassizistischen 
Säulen der Alten Nationalgalerie befestigen lassen; es trug den Titel “Ozone lay-
er” (Ozon Schicht). Sacht und das Licht glitzernd reflektierend, wurde es vor 
Ort immer wieder von leichtem Wind bewegt.

Fig. 1. El Anatsui, Ozone Layer and Yam Mounds, 2010, Alte Nationalgalerie, Berlin

2. Ursprung und Ornament

Die Suche nach dem “Ursprung” in fernen Kulturen oder früheren Zeiten kann 
als ein geistiges Erbe Europas seit der Aufklärung angesehen werden. Ein kul-
turelles Paradigma bildete die “Geschichte der Kunst des Altertums”: “Die Ge-
schichte der Kunst soll den Ursprung, das Wachstum, die Veränderung und den 
Fall derselben, nebst dem verschiedenen Stile der Völker, Zeiten und Künstler leh-
ren, und dieses aus den übrig gebliebenen Werken des Altertums, so viel möglich 
ist, beweisen,” sagt Johann Joachim Winkelmann (1717-1768) in der Vorrede zu 



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 57

seinem grossen Werk. Über den “Anfang der Kunst” meint er, dass dies die For-
mung von weichem Material, etwa von Lehmerden, gewesen sei. Das Zeichnen 
auf einer Fläche sei anspruchsvoller, später habe dann die Malerei die Bildhaue-
rei verbessert.7 Der Text des Buchs in frischer Auflage ist heute noch gut lesbar, 
bis auf die obsoleten Stellen. Der Verfasser war liberaler als manche seiner spä-
teren Interpreten. Eine insgesamt idealisierende Perspektive des Begründers des 
Klassizismus hat das europäische Antikenbild seit dem 18. Jahrhundert geprägt.

Winckelmanns Kunstgeschichte war zu seiner Zeit auch ein Programm 
und eine Gegenwartskritik, daher ist das Klassische mehr als ein Epochen-
begriff oder ein historischer Stilbegriff geworden. Wilhelm von Humboldts 
(1776-1835) Klassizismus sieht die Geschichte als Verlust und Verfall der Voll-
kommenheit des griechischen Lebens.8 Das Vollkommene ist einer klassischen 
Vergangenheit oder einem Anfang der Geschichte vorbehalten. Bei Georg Wil-
helm Friedrich Hegel (1770-1831) dagegen wird das philosophische Selbstbe-
wusstsein der Freiheit in der Gegenwart, in der er lebte, mit der ästhetischen 
Musterhaftigkeit des klassischen Altertums versöhnt. Die Kunstreligion der 
Griechen bezeichnet er als eine überwundene Gestalt des Weltgeistes.9

Der Klassik Begriff wird heute in unterschiedlichen Zusammenhängen ver-
wendet; über das Klassische aller Zeiten schreibt der Philosoph H.G. Gadamer:

“Was klassisch ist, das ist herausgehoben aus der Differenz der wechseln-
den Zeit und ihres wandelbaren Geschmacks – es ist auf eine unmittelbare Wei-
se zugänglich, nicht in jener gleichsam elektrischen Berührung, die hin und wie-
der eine zeitgenössische Produktion auszeichnet und in der die Erfüllung einer 
alles bewusste Erwarten übersteigenden Sinn-Ahnung augenblickshaft erfah-
ren wird. Vielmehr ist es ein Bewusstsein des Bleibendseins, der unverlierbaren, 
von allen Zeitumständen unabhängigen Bedeutung, in dem wir etwas ‘klas-
sisch’ nennen – eine Art zeitloser Gegenwart, die für jede Gegenwart Gleich-
zeitigkeit bedeutet.”10

Die “klassische Antike” wird im humanistischen Zweig der (deutschen) 
Schulausbildung bis heute bewahrt, im Griechisch oder Lateinunterricht, 
ist aber dabei allmählich zu verschwinden, was Kritiker auf eine Idealisierung 

 7  Johann Joachim Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums (Weimar: Hermann 
Böhlaus Nachf, 1964), part 1, chapter 1, piece 1.

 8  Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Herme-
neutik (Tübingen: Mohr, 1975), 188.

 9  Ibid., 189.
10  Ibid., 272.



Bettina von Lintig58

zurückführen, die nicht Klartext sprechen möchte und schwierige Inhalte unter 
den Teppich kehrt.11

Als “klassisch” werden heute auch Stilgebiete der Kunst des afrikanischen 
Kontinents südlich der Sahara bezeichnet.12

Alles, was afrikanisch anmutet, so auch afrikanische Kunst13 wurde im Lauf 
des 19. Jahrhunderts in Europa allerdings zuerst einmal die Antipode zum Klas-
sischen. Eher Mutmassungen als genaues empirisches Wissen über das in ferne 
Länder verortete, dann so genannte Wilde und Magische halfen dabei eine Ma-
trix zu erstellen, innerhalb derer die Lineage der westlichen Kultur und Kunst-
geschichte gewachsen ist, sich verzweigte und sich definierte.14 Hegel erwähnt 
die Erzählungen Herodots zitierend, dass in Afrika Magier lebten, auf Kunst-
formen des Kontinents südlich der Sahara geht er aber nicht ein. Afrikanische 
Dinge, die von Afrikareisenden mitgebracht oder auf transsaharischen Handels-
wegen bis nach Europa getauscht worden sind, befinden sich schon mit Beginn 
der Neuzeit in europäischen Sammlungen. In der preussischen Kunstkammer 
befanden sich zwei Salzbehälter mit filigranen Darstellungen und Ornamen-
ten aus Elfenbein, die um 1500 datiert werden, wahrscheinlich waren dies ganz 
frühe europäische Auftragsarbeiten bei lokalen afrikanischen Werkstätten.15 Es 

11  Katharina Wesselmann, “Antike Ideale – verschenkte Potentiale? Sperrige Inhalte des Altspra-
chenunterrichts nach #metoo,” in: Cursor Latein4EU, no. 16 (2020): 34-42, 90; Rachel Poser, 
“He wants to save Classics from Whiteness. Can the field survive?” The New York Times, 2 Fe-
bruary 2021, accessed 30 June 2025, https://www.nytimes.com/2021/02/02/magazine/clas-
sics-greece-rome-whiteness.html; [Im Rahmen postkolonialer Theorie hat die Klassik eine eher 
negative Bedeutung, sie richtet ihreAufmerksamkeit auf den Begriff “white supremacy”, auf 
das Phänomen, dass die Normen einer überwiegend weissen Gesellschaft nicht nur als über-
legen angesehen werden, sondern auch als “normal” und “neutral” und sich jeder kritischen 
Hinterfragung entziehen möchten.“White Supremacy” erhält einen mythischen Charakter.]

12  “African Art II,” African Studies Centre Leiden, 16 April 2024, accessed 30 June 2025, https://
www.ascleiden.nl/content/webdossiers/african-art-2; [Das Wort klassisch bezeichnet in die-
sem Fall die alten und traditionellen Kunstformen des Kontinents].

13  Hier ist mit der Bezeichnung Tribal Art gemeint, die von Kunstschaffenden für eine Gemeinschaft 
hergestellt wurde, ihre Bildmotive haben/hatten eine Funktion innerhalb dieser Gemeinschaft.

14  “… the narrative of Western art history was primarily focused on a Eurocentric artistic lineage from 
Ancient Egypt to modern France via Greece, Rome, medieval Europe and the Italian Renaissance, 
it was speculation on the ‘art’ of so-called primitives that helped construct a matrix within which 
the identity of Western art was established.” [Matthew Rampley, Anthropology at the Origins of Art 
History, in: Coles, Alex (ed.), Site-specificity: the ethnographic turn (London: Black Dog Publ., 2000), 3.]

15  Viola Koenig et. al., Concept for the Presentation of the Non-European Collections in the Hum-
boldt-Forum. Ethnologisches Museum and Museum für Asiatische Kunst (Berlin: Staatlichen 



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 59

gibt zum Beispiel auch die Kunst- und Naturalkammer eines Kaufmanns, die 
noch im Ulmer Museum in Baden-Württemberg zu sehen ist, sie entstand ab 
dem Jahr 1653.

Im neuen Humboldt-Forum von Berlin sollte nach einem Plan von 2009 
die Interpretation der “preussische[n] Kunstkammer” wie ein Zitat des Origi-
nals wiedergegeben sein: “The Prussian Art Chamber in the Humboldt-Forum 
is not an exact replica based upon old plans and pictures. It will be designed as 
a ‘quotation’, for example, as a contemporary work of art created by an artist 
who, however, will have to incorporate those  original objects that still exist.”16

Kunstkammern besassen die Regenten kleinerer und grösserer Fürstentü-
mer in ganz Europa. “Schatzkammern”, in denen Aussergewöhnliches, etwa er-
staunliche Dinge, die über den Fernhandel gekommen waren, zusammen mit 
regionalen, festlichen Ausrüstungen, Schnitzwerken, die der Ahnenverehrung 
dienten, religiösen Insignien, Status-Abzeichen und Kriegs-Beute aufbewahrt 
wurden, gab es auch im Palast eines Herrschers im Grasland von Kamerun.

Fig. 2. Häuptlings Hocker (Kuo fo), Cleveland Museum of Art

Museen zu Berlin, Stiftung Preußischer Kulturbesitz, 2009), 22.
16  Ibid. [Das Humboldt Forum wurde am 16.12.2020 virtuellerföffnet.]



Bettina von Lintig60

Fig. 2.1. Geometrische Symbole auf Grasland Objekten, sie erscheinen als Perlenstickerei.

Erst nach 1829 wurden die preussischen Kunstsammlungen klarer definiert 
und wurden sie kategorisiert nach Begriffen wie Kunst, Geschichte und Ethno-
logie; die Sammlungsinhalte wurden dann bald in verschiedenen Räumen und 
in einem neuen Gebäude aufgestellt; aus dem Jahr 1844 existiert eine Broschü-
re zur “königlichen Kunstsammlung und zum ethnografischen Kabinett”, aus 
der die Unterscheidung zu ersehen ist.17

Gemälde und Skulpturen wurden aus dem Palast in ein Museum, heute das 
“Alte Museum” (1823-1830) überführt. Sein Architekt Karl Friedrich Schinkel 
bediente sich einer Architektursprache, die an antike Tempel erinnert. Das Ge-
bäude ist ein Quader, aus dessen Mitte sich ein Kubus erhebt, unter dem sich 
eine Kuppel befindet. Diese überwölbt eine Rotunde im Innern des Gebäudes. 
An der Frontseite befindet sich eine Kolonade aus ionischen Säulen.

Wie ein Denkmal steht das Museum mitten im Platz auf einem Podest. 
Das Interesse des Architekten galt nicht der optimalen Präsentation der 
Sammlungen, vielmehr sollte das Museum ein Ort der Weihe sein. Schinkel 
entwarf auch ein heute nur noch fragmentarisch überliefertes Wandbild mit 
antiken und christlichen Motiven.18 Im Ende 2020 eröffneten Humboldt Fo-

17  Viola Koenig, Lena Bjerregaard, Ethnologisches Museum Berlin (Munich: Prestel, 2007), 14-15.
18  Da die Sammlungen in Berlin weiter anwuchsen, eroeffnete 1859 das “Neue Museum”. Die 

Ethnografika wurden hier gemeinsam mit aegyptischen und praehistorischen Antiquitäten im 
Tiefparterre beherbergt. Daraus ist ersichtlich, dass die ethnografischen Objekte, darunter sol-
che aus Afrika, und die Antiken damals als eine Kategorie ausgestellt waren. Als Adolf Bastian 
1869 zum Direktor der Ethnografischen Sammlung berufen wurde, setzte er sich dafür ein, 
dass diese ein eigenes Haus erhielt. Der studierte Arzt gründete auch die Gesellschaft für Anth-
ropologie, Ethnologie und Praehistorie sowie die Zeitschrift für Ethnologie und er unterrich-
tete sein Fachgebiet an der Universität. 1886 wurde das Königliche Museum für Völkerkunde 



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 61

rum sind hinter der Schlossfassade an den 30 m hohen Wänden im Innern 
des Museums wieder von der Zeit etwas angeschlagene antike Göttergestal-
ten platziert, die bei der Sprengung des alten Schlosses gerettet wurden. An 
der Aussenfassade stehen über dem Eingangsportal einige Nachbildungen der 
Antiken, im Skulpturensaal sind die Gipsmodelle der Sandstein Kopien zu 
besichtigen. Auch das Humboldt Forum möchte sich aus der Tradition der 
Aufklärung verstanden sehen; genannt werden in diesem Sinn: Verständi-
gung zwischen unterschiedlichen Perspektiven, Verschiedenheit der Kultu-
ren, Neugier auf Fremdes, nicht Abwehr, gleichberechtigter Dialog der Kul-
turen, Alles ist miteinander verwoben.19

Weltentdeckungsreisen begannen im 15. Jahrhundert im Zuge eines frü-
hen merkantilen Kolonialismus und der spanisch/portugiesischen koloni-
alen Eroberungen. Während des 18. Jahrhunderts wurden die Welterkun-
dungen von den Ideen der Aufklärung begleitet. Im 19. Jahrhundert ist das 
Bürgertum von Idealen der Aufklärung erfüllt, sich zu bilden, mehr Wissen 
zu erlangen und an sich selbst zu arbeiten ist gross angeschrieben. In natur-
kundlichen, erdkundlichen und anthropoloischen Vereinigungen versam-
melten sich Wissbegierige mit ähnlichen Interessen, um Vorträge auch von 
Weitgereisten anzuhören und sich auszutauschen. So können Artefakte und 
Spezimen aus Afrika von ihnen wenigstens wahrgenommen, besichtigt und 
begutachtet, vielleicht gesammelt worden sein. Was sie künstlerisch und im 
Sinn ihrer klassizistisch geprägten Aesthetik davon hielten, steht auf einem 
anderen Blatt. Ihre abschätzigen Bezeichnungen für die Kunstproduzenten 
selbst sprechen Bände.

Am Ende des 19. Jahrhunderts fühlten sich gebildete Zeitgenossen als Be-
wahrer des Erbes von fremden Kulturen, die nach ihrer Auffassung bald zu 
Grunde gehen würden: ”…aber man hat rechtzeitig Denkmäler derselben in 
genügender Anzahl in europäische Museen zu retten gewusst.”20

im Stadtzentrum eröffnet. Zur weiteren Entwicklung der ethnografischen Sammlungen siehe 
z.B. Kathryn W. Gunsch, “Seeing the world displaying foreign art in Berlin, 1898-1926,” Jour-
nal of art historiography (2015): 4-5.

19  “Digitale Öffnung Erste Einblicke ins Humboldt Forum,” Humboldt Forum, 16 December 
2020, accessed 30 June 2025. https://www.humboldtforum.org/de/programm/termin/digi-
tal/digitale-oeffnung-2-16687/.

20  Alois Riegl, Stilfragen: Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik (Berlin: G. Siemens, 1893): 
75. [Er schreibt dies im Zusammenhang mit neuseeländischer Maori Kunst in Oesterreich.]



Bettina von Lintig62

Fig. 3. Fotos von Mansour Ciss über das Ritual der senegalesischen Fischer hinter 
dem Gropius Bau, Sommerfestival 2020

Es wurde weiter oben schon einmal gesagt, dass die Suche nach dem Ur-
sprünglichen ein Merkmal und ein Erbe der Aufklärung sei. Wilhelm von Hum-
boldt suchte nach dem Ursprung der Sprachen, Geologen suchten nach den 
Quellen von Flüssen in fernen Weltgegenden, die Meeresforschung begann sich 
im 19. Jahrhundert für die Tiefsee zu interessieren, Freud untersuchte die ar-
chaeologischen Schichten der menschlichen Psyche und Darwin entwickelte 
seine Thesen über den Ursprung der Arten.

Im Gebiet der Kunsttheorie bewegte sich die Ursprungssuche um die zen-
trale Frage einer Verbindung zwischen den fundamentalen Prinzipien der aest-
hetischen Erfahrung und dem historischen Prozess der menschlichen, kogniti-
ven und kulturellen Entwicklung.21

21  Matthew Rampley, Anthropology at the Origins of Art History, in: Coles, Alex (ed.), Site-specifici-
ty: the ethnographic turn (London: Black Dog Publ., 2000), 3. [“This aesthetic inflection of the 
Enlightenment discourse of origins revolved around the central question of the relation bet-
ween the fundamental principles of aesthetic experience and the historical process of human 
cognitive and cultural development.”]



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 63

Gottfried Semper (1803-79) forschte in diesem Sinn nach dem Ursprung der 
Baukunst und des Ornaments. Er war der Architekt berühmter Bauwerke, eini-
ge wurden später zerstört, andere wie zum Beispiel die Semper Oper in Dresden, 
existieren weiter, er war auch ein bald aus Dresden verbannter Revolutionär, der 
später begnadigt wurde und in Zeiten ohne Bauauftrag ist er ein Kunstkritiker ge-
wesen.22 Als er älter war lebte er in Wien und schuf zusammen mit Carl Hasenau-
er das Naturhistorische und Kunsthistorische Museum im Stil des Histroismus.23

Alle Kunstformen sollen aus primären, praktischen Lebensbedürfnissen her- 
aus entstanden sein, ihr Ursprung sei funktionell, lautet eine Theorie von Sem-
per. Belege dafür leitet er aus der Vor- und Frühgeschichte und der Ethnologie 
her.24 In der Architektur sieht er, wie traditionelle und vertraute Formen Spu-
ren von sehr frühen, sehr einfachen Verwendungen bewahrt haben: “… es war 
seine Lieblingstheorie vom Bekleidungswesen als Ursprung aller Baukunst, die 
ihn dazu geführt hat, der Textilkunst unter allen übrigen Künsten eine Rolle 
zuzuweisen, wie sie ihr besonnenermaassen (sic!) nicht mehr wird eingeräumt 

22  Gottfried Semper, Die vier Elemente der Baukunst ein Beitrag zur vergleichenden Baukunde (Braun-
schweig: F. Vieweg, 1851). [“Semper war ein angesehener Architekt, als er 1849 überstürzt aus 
Dresden floh. Er hatte sich mit den demokratieverzückten Revolutionären seiner Heimatstadt 
eingelassen, weshalb er nun Sachsen verlassenmusste. Nach Stationen in Zwickau, Hof, Karls-
ruhe, Strassburg und Paris gelangte er 1850 schliesslich nach London, wo er Henry Cole be-
gegnete. Cole organisierte die für 1851 geplante Londoner Weltausstellung, und Semper durf-
te für ihn verschiedene Länderkojen gestalten.” (Thomas Thiemeyer, “Sammlung verpflichtet. 
Wie das Wiener Museum für Angewandte Kunst 1993 sein Depot neu zur Geltung brachte,” 
in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde LXX/119, no. 1+2 (2016): 5.]

23  “Naturhistorisches und Kunsthistorisches Museum sind das Werk von Gottfried Semper und 
Carl Hasenauer und zählen zu den kennzeichnendsten Schöpfungen des Historismus in Öster-
reich. Semper, als Theoretiker wie als Baukünstler der weitaus bedeutendere Kopf, veränderte den 
stark auf äußereWirkung und Prunkentfaltung bedachten ersten Entwurf Hasenauers vollstän-
dig und verwirklichte vor allem in der äußeren Gestaltung der beiden symmetrisch angelegten 
Museumsbauten seine zentrale Idee: das mit der Umgebung verwachsende Gesamtkunstwerk, 
das die räumliche und zeitliche Kontinuität aller Dinge zum Ausdruck bringen soll” (aus Natur-
historisches Museum,Wien: 2020, Hintergrundinfos, Architektur, dem Pressetext entnommen)

24  Gottfried Semper, Die vier Elemente der Baukunst ein Beitrag zur vergleichenden Baukunde (Braun-
schweig: F. Vieweg, 1851); Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten oder 
praktische Aesthetik: ein Handbuch für Techniker, Künstler und Kunstfreunde. Bd. 1, Die Textile Kunst: für 
sich betrachtet und in Beziehung zur Baukunst (Frankfurt: Verlag für Kunst und Wissenschaft, 1860).



Bettina von Lintig64

werden dürfen,”25, 26 schreibt Alois Riegel ein paar Jahrzehnte später kritisch über 
ihn. Semper hat auch vier Jahre seines Lebens in London gelebt und gearbei-
tet. Die Kultur und die Bauwerke aussereuropäischer Volksgruppen aus Afrika 
und Ozeanien, der “wildenVölker”27 wie sie bei der ersten Weltausstellung 1851 
in London präsentiert wurden, für die er einige Pavillons entwarf, könnten ihn 
inspiriert haben. Textile Techniken wie das Weben und Korbflechten haben be-
stimmte Muster bedingt, deren Design dann auf andere Medien uebertragen 
wurde, sagt er beispielsweise.28 Alle aesthetischen und stilistischen Aspekte wä-
ren dann ein symbolischer Reflex auf ursprünglich ganz praktische Erfordernis-
se. Zu den primären Kategorien bei der Herstellung von ” Artefakten ” gehö-
ren ausser dem Weben, das wäre die Herstellung von Textilien und Mustern; das 
Modellieren, das entspräche der Herstellung von Keramik aus Ton; die Zimme-
rei, das wäre das Aufbieten unverzichtbarer Strukturen aus Holz, besonders von 
Wänden, Trennwänden und Dächern; das Mauerwerk, das umfasse auch den 
Bau mit Stein für eine Feuerstelle, für Wände, Pfeileru.a.m.29 Zu den vier Pro-
zessen fügt er die Arbeit mit Metall30 hinzu und kommt zu dem Schluss, dass 
der größte Teil der in der Architektur verwendeten Formen tatsächlich ihren Ur-
sprung in diesen fünf materiellen Prozessen selbst habe. Semper war der Ansicht, 
dass bevor Menschen jemals ein Gebäude bauten, die Muster und Ornamen-
te entwickelt wurden, die er Urkunst oder originale Kunst nennt. Diese Quel-
le der Kunst habe prototypische Modelle für das Nachfolgende geliefert: ”Kein 
Zweifel: textile Kunst und Keramik sind diejenigen, bei denen sich neben der 

25  Alois Riegl, Stilfragen: Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik (Berlin: G. Siemens, 1893), 32.
26  Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten oder praktische Aesthetik: ein 

Handbuch für Techniker, Künstler und Kunstfreunde. Bd. 1, Die Textile Kunst: für sich betrachtet und 
in Beziehung zur Baukunst (Frankfurt: Verlag für Kunst und Wissenschaft, 1860), 217. [“ß Das 
Prinzip der Bekleidung hat auf den Stil der Baukunst und der anderen Künste zu allen Zeiten 
und bei allenVölkern grossen Einfluss ausgeübt.”]

27  Ibid.,178. [siehe: B. Vom Stil als bedungen durch die Art der Bearbeitung der Stoffe, #46, 47.]
28  Abgesehen von seinen Bauwerken wurde Semper berühmt durch seine Theorie der material-

istischen Aesthetik, zu deren Schlüsselfiguren er zählt. In seinen Büchern, die auch in andere 
Sprachen übersetzt wurden, erläutert er, dass jede bildende Kunst eine funktionale, entwick-
lungsgeschichtliche Basis hat, auch alle aesthetischen und stilistischenAspekte sind für ihn ein 
symbolischer Reflex auf materialistische Vorbedingungen.

29  Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten oder praktische Aesthetik: ein 
Handbuch für Techniker, Künstler und Kunstfreunde. Bd. 1, Die Textile Kunst: für sich betrachtet und in 
Beziehung zur Baukunst (Frankfurt: Verlag für Kunst und Wissenschaft, 1860), 10.

30  Ibid., 12.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 65

Zweckverfolgung zuerst das Streben des Verschönerns durch Formenwahl und 
durch Zierrath kund gab. […] Unter diesen beiden Künsten gebührt aber wie-
der der textilen Kunst der unbedingte Vorrang, weil sie sich dadurch gleichsam 
als Urkunst zu erkennen gibt, dass alle anderen Künste, die Keramik nicht aus 
genommen, ihre Typen und Symbole aus der textile Kunst entlehnten.”31Die 
Urkunst ist nach dieser Theorie der Entwicklung der strukturellen Form vor-
ausgegangen. Ein Ornament ist dem gemäss weit davon entfernt ein nachträgli-
cher Einfall zu sein; es ist sogar grundlegender und symbolischer als die Struktur.

Fig. 4 - 4.1 Ornament Beispiele von Riegl.

Fig. 4.2 Aegyptische Ornamente an Decken und Wänden der Gräber; skandinavi-
sches Strickmuster, Ornament Beispiele von Semper. 

31  Ibid., 13.



Bettina von Lintig66

Fig. 4.3 - 4.6 Raffia Gewebe der Bakuba, DR Congo. Galerie Moraga, Berkeley, CA

Fig. 4.7 Raffia Haube eines Hochgestellten, Bakuba, DR

Fig. 5 Knoten und Verflechtungen bei Semper



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 67

Der Architekt schreibt in seinem grossen Werk über den Stil etliche Seiten 
über textile Kunst aus Wolle, Samt und Seide oder Baumwolle, über die Webe-
rei, über Bänder und Fäden, über “das Gespinst” aus mehreren natürlichen Fäden 
oder “das Gezwirn” – hierbei vermittelt er auch Sachkenntnisse für Industrielle.32

5.1 Netze und Gewebe bei Semper

Der “Knoten” veranlasst ihn zu kulturgeschichtlichen Betrachtungen: “Der 
Knoten ist vielleicht das älteste technische Symbol und, wie ich zeigte, der Aus-
druck für die frühesten kosmogonischen Ideen, die bei den Völkern aufkeimten. 
(…) Eine sehr sinnreiche und uralte Anwendung des Knotens führte zu dem 
Netzwerk, das auch die wildesten Stämme zu bereiten wissen und für Fische-
rei und Jagd benützen.”33 Bald leitet er dann in seinen schriftlichen Ausführun-
gen zu Ziernetzen aus Glasperlenschnüren Alt-Aegyptens über, welche auch die 
Griechinnen und Römerinnen kannten.34

Schliesslich stellt er die kulturgeschichtliche Verbindung zwischen dem 
Knoten und der Architektur her:”In der Baukunst, in der Keramik, überhaupt 
in allen Künsten wird das Netz zur Flächenverzierung und erhält öfters struk-
tursymbolische Anwendung als Schmuck der Wülste und bauschigen Theile, 
z.B. der Pansen der Vasen.”35

Seine im Zitat erwähnten “kosmogonischen Ideen” erläuterte Semper auch 
in einem Vortrag “Über die formelle Gesetzmässigkeit des Schmuckes und 

32  Ibid., 177.
33  Ibid., 180-181.
34  Ibid., 181.
35  Ibid., 182.



Bettina von Lintig68

dessen Bedeutung als Kunstsymbol”.36 Das “Kunstgefühl” gehorcht nach sei-
ner Auffassung “mehr oder weniger unbewusst dem allgemeinen kosmischen 
Gesetze […] welches, wie ich glaube, die Griechen zuerst und allein in seiner 
Allgemeinheit deutlich erkannten und künstlerisch zu verwerten wussten.”37 
Das, was er als Kunstgefühl bezeichnet, bringe sich schon in der Sitte des Haut-
bemalens und des Tätowierens zur Geltung, Beispiele dafür seien sehr alt und 
in unterschiedlichsten Kulturen anzutreffen, für die er einige Belege anführt. Er 
sieht einen entwicklungsgeschichtlichen Zusammenhang zwischen der Tätto-
wierungs-Kunst und auf die Fläche übertragenen Ornamenten:”Sicherlich steht 
die Sitte des Hautbemalens und Tettowirens (sic!) […] mit den Anfängen der 
Kunst im innigsten Zusammenhange.”38 Das Kunstgefühl rege sich zwar schon 
früh in der Menschheitsgeschichte, es gehorche unbewusst kosmischer Gesetz-
mässigkeit, bleibe andererseits lange Zeit im Unklaren mit sich selbst. Um ihm 
auf die Spur zukommen, teilt er die Ornamentik nach charakterischen Unter-
schieden in diese Kategorien:

1) Behang, 2) Ring, 3) Richtungsschmuck. In seine fast assoziativ verflochtenen 
Ausführungen fügt er ab und zu Vergleiche und Bemerkungen ein, die hintersin-
nig verstanden werden könnten, manchmal als Kritik an der Zeit, in der er lebte:

“Die Hellenen und Hetrusker … hatten lang flatternde, nach hinten herabwal-
lende Helmzierden von Rossmähnen. Der flatternde Helmschmuck ward be-
kanntlich auch im Mittelalter vornehmliche Zierde des Kriegers; sie hat sich 
bis zu uns erhalten, aber die flatternden Helmbüsche sind zu wackelnden kurz-
geschorenen Haarwürsten verkümmert; es fehlt durchweg jener Charakter des 
Vorwärtsstürmens, der rüstigen Eile, der sich in den Helmzierden des Altertums 
ausspricht. Noch weniger Richtung haben unsere modernen Civilhüte, an de-
nen man beliebig das Hintere für das Vordere nehmen kann.”39

36  Gottfried Semper, Über die formelle Gesetzmässigkeit des Schmuckes und dessen Bedeutung als Kunst-
symbol, in: Nägeli, Karl, Individualität in der Natur mit vorzüglicher Berücksichtigung des Pflanzen-
reiches (Zürich: Meyer u. Zeller, 1856), 101-130.

37  Ibid., 105.
38  Ibid.
39  Ibid., 114.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 69

Sempers Aesthetik Theorie für Gebilde der Kunst nennt drei Schönheitsach-
sen, die sich aus der Stellung des Menschen im Kosmos herleiten lassen.40

Alois Riegl (1858-1905) beginnt sein Opus Magnus “Stilfragen: Grundle-
gungen zu einer Geschichte der Ornamentik” mit einer Auseinandersetzung mit 
den “Materialisten”, Sempers Anhängern, die dessen Ideen jedoch stark verein-
facht hätten;“… der historisch-naturwissenschaftliche Sinn unseres Zeitalters, 
der für alle Erscheinungen die Causalzusammenhänge rückwärts zu ergründen 
sucht,” schreibt Riegl,”musste sich befriedigt fühlen von einer Hypothese, die 
für ein so eminent geistiges Gebiet wie es dasjenige des Kunstschaffens ist, eine 
durch ihre Natürlichkeit und verblüffende Einfachheit so bestechende Entste-
hungsursache anzugeben wusste.”41

Die “materialistische Auffassung von dem Ursprunge allen Kunstschaffens” 
übt einen lähmenden Einfluss aus, konstatiert er jedoch. Kunstmaterialisten 
wollten nur zufällige Zwecke in den Künsten erkennen, gleichzeitig nimmt 
Riegl den von ihm hochgeschätzten Semper in Schutz. Er vergleicht dessen An-
hänger mit den Interpreten von Charles Darwin:

“Es geschieht dies mit demselben, oder besser gesagt, mit ebensowenig Recht, als 
die Identifizierung des Darwinismus mit Darwin; die Parallele – Darwinismus 
und Kunstmaterialismus – scheint mir um so zutreffender, als zwischen diesen 
beiden Erscheinungen zweifellos ein inniger kausaler Zusammenhang existiert, 
die in Rede stehende materialistische Strömung in der Auffassung der Kunst-
anfänge nichts anderes ist, als sozusagen die Übertragung des Darwinismus auf 
ein Gebiet des Geisteslebens. So wie aber zwischen Darwinisten und Darwin, 
ist auch zwischen Semperianern und Semper scharf und streng zu unterschei-
den. Wenn Semper sagte: beim Werden einer Kunstform kämen auch Stoff und 
Technik in Betracht, so meinten die Semperianer sofort schlechtweg: die Kunst-
form wäre ein Produkt aus Stoff und Technik.”42

Semper wäre der letzte gewesen, der an Stelle des freien Kunstwollens ei-
nen wesentlich mechanisch materiellen Nachahmungstrieb hätte gesetzt wissen 

40  Ibid., 119. [Über Gottfried Sempers Aesthetik und seine eindrucksvollen Bauwerke wurde schon 
viel gesagt, es sprengt den Rahmen des hier behandeltenThemas dem weiter nachzugehen.]

41  Alois Riegl, Stilfragen: Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik (Berlin: G. Sie-
mens, 1893), 7.

42  Ibid., Einleitung VI-VII.



Bettina von Lintig70

wollen.43 Das Schmuckbedürfnis sei eines der elementarsten Bedürfnisse des Men-
schen, der Schutz des Körpers sei dagegen zweitrangig. So sei es unbegreiflich, 
dass Materialisten behaupten, die Anfänge des Kunstschaffens setzten nach der 
Erfindung von Kleidung ein. Riegl verweist auf polynesische Völker, welche die 
Haut von der Stirn bis zu den Zehen mit linearen Ornamenten schmücken. Hier 
zieht Riegl Sempers eigene Argumente heran;44Tatoos und Schmucknarben seien 
vor der Kleidung erfunden worden; im Stil#25 Die eigene Haut, die naturwüchsige 
Decke, erkennt Semper in der “merkwürdigen kulturhistorischen Erscheinung des 
Bemalens und Tettowirens (sic!) der Haut”45 – ein kulturgeschichtliches Moment, 
das auch in stilgeschichtlicher Beziehung von grossem Interesse sei.

Fig. 6-6.1. Tatauierungen auf dem Rücken von Frauen aus Bangante

Das menschliche Schmuckbedürfnis entstand nach Riegl aus einem “hor-
ror vacui.”46 Im Ornament komme ein primäres Bedürfnis zum Ausdruck, die 
Welt zu ordnen, zu kontrollieren und zu verstehen. Dreiecke, Rauten oder 

43  Ibid., Einleitung VII, 32.
44  ”…der Schmuck des eigenen Leibes aus kulturphilosophischen Gründen den Schönheitssinn 

zuerst zu aktiver Bethätigung auffordert.” [Ibid., 22, Anm. 8.]
45  Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten oder praktische Aesthe-

tik: ein Handbuch für Techniker, Künstler und Kunstfreunde. Bd. 1, Die Textile Kunst: für sich be-
trachtet und in Beziehung zur Baukunst (Frankfurt: Verlag für Kunst und Wissenschaft, 1860), 97.

46  Alois Riegl, Stilfragen: Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik (Berlin: G. Siemens, 1893), 23.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 71

Vierecke, Zickzack, Kreis, Wellenlinie oder die Spirale aus einer gekrümmten 
Linie sind in Ornamenten über den ganzen Erdball verbreitet. Daher werden 
bei dem Kunsthistoriker fundamentale Kunst-Gesetze der Symetrie und des 
Rhythmus anthropologisch vorausgesetzt. Bei Semper dirigierten kosmische 
Gesetze im Hintergrund alles Geschehen. Dies wird bei Riegl nun apriori, näm-
lich durch die global gültigen Prinzipien der Mathematik erklärt.47

Die Erörterung über Ornamentierung beginnt bei Alois Riegl mit dem 
“geometrischen Stil”, bei dem die Linie zum Darstellungs-Element gemacht 
wurde und schliesslich Motive erdacht worden sind, die in der realen Umge-
bung nicht vorhanden waren. Hier sei die erste Kunstform gestaltet worden. 
Der Anstoss zur Erfindung und Entfaltung dieses geometrischen Stils müsse 
weltweit derselbe gewesen sein, doch “der rastlos nach Causalzusammenhän-
gen forschende Sinn unseres naturwissenschaftlichen Zeitalters war alsbald be-
müht, dieses Etwas zu ergründen, das den geometrischen Stil an so vielen Punk-
ten spontan hat in’s Leben treten lassen. Und zwar musste es etwas Greifbares, 
Materielles gewesen sein; der blosse Hinweis auf unfassbare psychischeVorgän-
ge hätte nicht als Lösung gegolten.”48 Seelische Vorgänge sollten als möglicher 
Ursprung um jeden Preis vermieden werden, schreibt Riegel polemisch.

In “Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik.” wird 
also gegen eine materialistische Position Schritt für Schritt argumentiert, dass 
das geometrische Ornament, das den frühesten und “primitivsten” Stil ver-
körpern soll, sich nicht durch technische Prozesse (wie Weben, Korbflech-
ten) herleiten lässt, er ist die “reine Frucht eines elementaren künstlerischen 
Schmückungstriebes.”49 Ein undefinierbares Etwas hat die ersten geometri-
schen Linienkombinationen frei und selbständig erschaffen.50 Zuerst wurden 
Naturwesen aus Lehm oder ähnlichem formbarem Material hergestellt, dann 
der (Schatten-)Umriss als Linie auf eine Fläche übertragen. Der Anstoss dazu 
ging nicht von einer Technik aus, sondern von einem bestimmten Kunstwollen.51

Bei seiner Argumentation greift Riegl auch immer wieder auf den Stand der 
Ethnologie seiner Zeit zurück und immerhin sind bei ihm die Kunstproduzen-
ten aller Kulturen und aller Zeiten theoretisch gleichberechtigt:”Die gesamte 

47  Ibid., Einleitung X.
48  Ibid., 4-5.
49  Ibid., 24.
50  Ibid., 32.
51  Ibid., 20.



Bettina von Lintig72

Kunstgeschichte stellt sich ja dar als ein fortgesetztes Ringen mit der Materie, 
nicht das Werkzeug, die Technik ist dabei das Prius, sondern der kunstschaffen-
de Gedanke, der sein Gestaltungsgebiet erweitern, seine Bildungsfähigkeit stei-
gern will. Warum soll dieses Verhältnis, das die gesamte Kunstgeschichte durch-
zieht, nicht auch für ihre Anfänge gelten?”52

Mit den “Anfängen” sind auch die tribalen Kulturen Afrikas gemeint, die 
damals aber als Aequivalent eines früheren Entwicklungsstadiums der Mensch-
heit aufgefasst wurden. Heute ist diese evolutionistische Auffassung so sicher 
nicht mehr gültig.

Riegl wollte in den Stilfragen (1893) darlegen, dass es neben der am klas-
sisch-griechischen orientierten Kunstgeschichte eine namenlose Kunstgeschich-
te der Ornamente gab, dass diese beim Schaffen mit reinen Formen ihre ganz 
eigene Dynamik hatte. Um seine Geschichte des Ornaments zu untermauern, 
hat er sich nebensächlicheren Kunstformen zugewandt: Teppichen, Textilien, 
Geweben, Schnallen, Schliessen,

Vasen, Friesen, aber auch den kunstvollen Gesichts Tatoos der Maori.53

„Es gibt keinen Volksstamm und keine Kultur, die nicht eine Tradition der 
Ornamentik hat. Die theoretische Beschäftigung mit Design ist dagegen eine 
vergleichsweise junge Entwicklung, und erst das 20. Jahrhundert hat die end-
gültige Erhebung des Mustermachens zur autonomenTätigkeit der ‚abstrak-
ten Kunst‘ erlebt.“54

Die Bedeutung, die Semper und vor allem Riegl den Ornamenten gaben, 
indem sie sich mit diesem Gebiet global befassten, hatte weitverzweigte kunst-
geschichtliche Folgewirkungen.

Der Frage, ob zwischen Malewitschs Bild “schwarzes Quadrat auf weissem-
Grund” und Alois Riegls geometrischem, erstem Stil der Ornamente eine Verbin-
dung besteht, kann ich im Rahmen meines Themas nicht detailliert nachgehen, 

52  Ibid., 24.
53  Ibid., 76f. [er war der Kurator der Textilsammlung des K.K. österreichischen Museums für 

Kunst und Industrie in Wien (Ibid., IX.)]
54  “There is no tribe or culture which lacks a tradition of ornamentation. Theoretical concern 

with design, on the other hand, is a comparatively recent development and only the 20th cen-
tury has witnessed the final elevation of pattern-making into the autonomous activity of ‘abs-
tract art’.” [Ernst H. Gombrich, The sense of order: a study in the psychology of decorative art, 2nd ed 
(London: Phaidon Press, 1984), preface vii.]



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 73

ganz abwegig scheint diese Idee aber nicht.55 Wilhelm Worringer hat in seinem 
ersten Buch “Abstraktion und Einfühlung” Überlegungen von Riegl zum geo-
metrischen Stil weiter entwickelt.56

Worringer sagt: “Diese abstrakten gesetzmässigen Formen sind also die ein-
zigen und höchsten, in denen der Mensch angesichts der ungeheuren Verwor-
renheit des Weltbildes ausruhen kann.”57

Die abstrakte Gegenstandslosigkeit war am Beginn des 20. Jahrhunderts ein 
kunstgeschichtlicher Befreiungsschlag. Sie war der Gegenpol zur Wiedergabe der 
menschlichen Form, des Realen und Sichtbaren. Kasimir Malewitsch schuf i.J. 
1915 das “schwarze Quadrat auf weissem Grund”, eine Ikone im mehrfachen Sinn 
und das erste vollkommen ungegenständliche Kunstwerk. Der charismatische Ma-
ler hängte sein Bild einmal in der oberen Ecke eines Zimmers auf, genau an dem 
Platz, der für eine Ikone, ein Heiligenbild, in einem russischen Haus reserviert 
war. Malewitsch nannte die von ihm begründete Kunstrichtung “Suprematismus”. 
Das Bild “schwarzes Quadrat auf weissem Grund” verlässt sich auf die vollständi-
ge Reduktion auf eine geometrische Form. Das völlig abstrakte Werk kann als ein 
Spiegel des Nichts verstanden werden oder als eine äusserste Verdichtung der Welt.

Malewitschs Werke aus den Jahren 1907 bis 1908 waren zunächt vom Sym-
bolismus geprägt. Seine Bildsprache entwickelte sich in einer Auseinandersetzung 
mit der altrussischen Ikonemalerei und der traditionellen Volkskunst – auch hier 
tritt wieder die “Ursprungssuche” der damaligen Zeit in Erscheinung. Kunstströ-
mungen ausserhalb von Russland waren dem Künstler aber ebenfalls bekannt. 
Über die russischen Mitglieder in der Münchner “Neuen Künstlervereinigung”, 
die dem Blauen Reiter vorausging – etwa Kandinsky und Jawlenski, exixtierten 
Verbindungen zu den expressionistischen Bewegungen in Deutschland. Mal-
ewitsch war auch vom Futurismus beeinflusst worden. Während einer Parisreise 
zogen ihn die von Matisse und Picasso beeinflussten avantgardistischen Strömun-
gen, Fauvismus und Kubismus, an.58 Ihre Ausdrucksformen wurden bekanntlich 
durch tribale Kunst aus Afrika (oder Ozeanien) inspiriert.

55  Siehe hier Bettina von Lintig, Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Tro-
cadéro von Paris.

56  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: 
Piper, 1981 (1959)), 51.

57  Ibid., 53.
58  Matthew Drutt, Kasimir Malewitsch: Suprematismus: Deutsche Guggenheim Berlin, [14 Ja-

nuar - 27 April 2003] (Berlin: Deutche Guggenheim, 2003); Op. cit. Violetta Valcheva, “Ka-
simir Malewitsch (1878-1935): Das schwarze Quadrat: «Ikone der Moderne» als das erste 



Bettina von Lintig74

3. El Anatsui, ein Künstler der Gegenwart

Lost in translation? - “This happens because societies are not tabulae rasa. They 
come with their own plural histories that have already been imbibed by their mem-
bers through certain shared dispositions, skills, competences, and sentiments.”59

Mit dem Postkolonialen in anderen Weltteilen und ganz allgemein verbun-
den ist die international sichtbare, moderne und modernistische afrikanische 
Kunst durch gemeinsame Vorbedingungen: Kunst Produzenten und Produzen-
tinnen hatten zwar eine eigene kulturelle Geschichte oder Tradition im Gepäck, 
mussten sich aber in ihrer Ausbildung den Vorstellungen einer westlichen Ratio-
nalität, im Sinne der europäischen Aufklärung, einer entzauberten Welt, unter-
werfen.60 Sie wurden mehr gezwungen als dazu überredet Teil einer Moderne im 
westlichen Sinn zu sein. Diese verdrängte alles Poetische, Mysteriöse, Romanti-
sche – nach der Erfahrung des Faschismus – in ein Abseits. Seit dem Beginn des 
21. Jahrhunderts gibt es Ansätze, die Moderne im westlichen Sinn, nämlich ein 
in die “hyperrationalistischen” Sozialwissenschaften eingebautes Europa, auf an-
dere Formen der Moderne hinzuweisen und sie zu “provinzialisieren”.61

El Anatsuis Wirkung, sein internationaler Durchbruch als nicht-westlicher 
bildender Künstler, könnte mit dieser Zeitströmung in eine Verbindung ge-
bracht werden. Der fast unlösbare Widerspruch schien für afrikanische Künst-
ler seiner Generation darin zu bestehen, sich nicht selbst zu verleugnen, einige 
Errungenschaften der westlichen Moderne zwar richtig zu finden und anzu-
nehmen, sei es auf naturwissenschaftlichen und technischen Gebieten, der 
Medizin oder etwa hinsichtlich der Emanzipation von Frauen, und trotzdem 
eigene Traditionen einzubeziehen. Sodann braucht es einiges an Talent und 

suprematistische, revolutionäre Kunstwerk.” Academia, p. 7, accessed June 2021. https://www.
academia.edu/15721993/K_Malewitsch_Das_schwarze_Quadrat_Ikone_der_Moderne_als_
das_erste_suprematistische_revolutionäre_Kunstwerk.

59  Homi K. Bhabha, foreword in: Dipesh Chakrabarti, Habitations of Modernity: Essays in the 
wake of subaltern Studies (Chicago: University of Chicago Press, 2002), xxiii.

60  Dipesh Chakrabarty, Habitations of modernity: essays in the wake of subaltern studies (Chi-
cago: University of Chicago Press, 2002). [Vorstellungen von der Moderne sollen nach ihm in 
einem Geist ständiger Wachsamkeit aufgegriffen und überdacht werden. Er spricht sich gegen 
einen Hyperrationalismus der Sozialwissenschaften als “globalen” Masstab aus.]

61  Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Differen-
ce – New Edition (New York: Princeton University Press, 2007).



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 75

Durchhaltevermögen, um eine überregional ansprechende und doch ganz in-
dividuelle künstlerische Ausdrucksform zu finden.

Die Sichtbarkeit zeitgenössischer afrikanischer Kunst ist eingeschränkt, es er-
fordert genaue Studien, um sich einen Gesamtüberblick zu verschaffen, im Rah-
men meines Themas ist das nicht möglich. Es macht jedoch Sinn El Anatsui hier 
als ein Beispiel auszuwählen, nicht nur wegen seines eindrucksvollen internatio-
nalen Erfolgs, der sich Ende der 90er Jahre einstellte, besonders seit er begann in 
grossem Umfang mit gebrauchten Materialien zu arbeiten62, sondern auch deshalb, 
weil er immer in Afrika lebte. Nur durch wenige Monate dauernde Einladungen 
zu Gastaufenthalten im Ausland unterbrochen, arbeitete er unter regionalen Be-
dingungen. Er hat sich im Lauf der Zeit aus eigener Initiative aber auch mehr und 
mehr mit Themen der Weltkunst auseinandergesetzt und die Aufmerksamkeit der 
Kunstszene erweckt.63 Im Jahr 2015 bekommt er einen “Goldenen Löwen”.64

“It would be a mistake to underestimate the stimulation and support Anat-
sui received from a vital, if thin, late-twentieth century African art world who-
se very existence would have been a surprise to mainstream Western art critics. 
Scores of events, exhibitions, publications, and encounters within Africa nou-
rished him intellectually, fostering his talents and advancing his career from the 
mid-1970s through the early 1990s”65, sagt Susan M. Vogel.

62  Schon früher arbeitete er mit erodiertem Holz, ab 1997 experimentiert er jedoch mit alten 
Reiben, gebrauchten Aluminium-Druckerplatten und goldfarbenen Milchdosendeckeln.

63  Im Im Jahr 1979 besucht er auf seiner ersten Reise, die über Nigeria und Ghana hinausgeht, 
Toronto, wo er auf der Internationalen Bildhauerkonferenz Dias seiner Arbeit zeigt. - Zusam-
men mit Okeke, dem Maler Chike Aniakor und anderen veranstaltet er eine Gruppenaus-
stellung im Rivers State Council for Arts and Culture, Port Harcourt, Nigeria. 1984 wird er 
ausgewählt, um am Zweiten Symposium Nordseeküste in Cuxhaven, Westdeutschland, teil-
zunehmen; er kreiert einen Land-Art-Altar und das Performance-Stück Offering to the Weat-
her. 1985 verbringt er an der Fakultät für Kunst und Design des Cornwall College in Redruth, 
Cornwall, Vereinigtes Königreich, eine Zeit und produziert er Venovize, ein großes Keramik-
werk, das 1987 in einer Einzelausstellung in Redruth zu sehen war. Aufgrund der Finanzkri-
se in Nigeria verlassen die meisten ausländischen und viele nigerianische Fakultätsmitglieder 
die UNN. Die meisten haben bis 1987 die Uni verlassen. 1990 ist das Jahr seiner ersten öffent-
lichkeitswirksamen Gruppenausstellung in den Vereinigten Staaten und einer Präsentation auf 
der Biennale von Venedig. Anatsuis Holztafeln werden im Studio Museum in Harlem, New 
York, gezeigt und wandern bis 1992 in vier amerikanische Städte. Ein Teil dieser Ausstellung 
wird auf der Biennale von Venedig unter dem Titel „Fünf zeitgenössische afrikanische Künst-
ler“ ausgestellt. Anatsui wird lobend erwähnt.

64  2015 erhält El Anatsui anlässlich der 56. Venedig Biennale den Golden Löwen für sein Lebenswerk.
65  Susan Mullin Vogel, El Anatsui: art and life (Munich: Prestel, 2020), 50.



Bettina von Lintig76

Ich bin El Anatsuis künstlerischen Arbeiten schon in mehreren Ausstellun-
gen begegnet. Er war in der westlichen Kunstszene noch nicht sehr bekannt, da 
fiel mir einmal ein kleinformatiger, in grauen Tönen gehaltener Druck auf, der 
im Gang des alten Gebäudes des Iwalewa Hauses in Bayreuth hing. Ich fand her-
aus, dass der Künstler sich in den 1980er Jahren mit afrikanischen Symbolen und 
ihrer Bedeutung befasst hat. Er gestaltete eine Reihe von Arbeiten mit dem Titel 
“When I last wrote you about Africa”; Seine “Briefe” setzen sich mit Kommuni-
kation und Ueberlieferung auseinander. Es entstanden Aquatinta Radierungen, 
auf denen oft kleine Symbol Blöcke zu erkennen sind. Sie ähneln zum Beispiel 
“adinkra”-Ideogrammen, die in Ghana verwendet wurden. Adinkra-Symbole er-
scheinen auf Gegenständen, Stoffen, Schmuckstücken oder Goldgewichten aus 
Gelbguss. Das Symbol sankofa stellt einen Vogel dar, der die Fähigkeit haben soll 
rückwärts zu schauen. In die Vergangenheit blicken, um die Zukunft zuplanen, 
soll dies bedeuten. Das Symbol aya stellt ein Farngewächs dar. Es repräsentiert 
Ausdauer, Unabhängigkeit, Beharrlichkeit und Einfallsreichtum. Die zugeordne-
te Redensart lautet: “Ich habe keine Angst vor Dir.”66 Durch die Kombination von 
Symbolen werden unterschiedliche Bedeutungen kommuniziert. Die afrikani-
schen Schrift- und Grafiksysteme, die der Künstler studierte, sind aber nicht nur 
auf Ewe und Asante Zeichen aus Ghana zurückzuführen, in deren Gebiet Anatsui 
zur Welt kam, sondern stammen auch aus Nigeria, Kamerun, Sierra Leone und 
Äthiopien.67 Einen präzisen Umgang mit der Form, eine Klarheit der Gestaltung, 
eine Design-Vorlage, all dies bieten die grafischen Systeme nsibidi, uli oder adin-
kra. Anatsuis Themen seiner Anfangszeit ist anzumerken, dass ihn alte europäi-
sche Vorurteile gegenüber afrikanischen Kulturen umtrieben, mit denen er sich 
dann kreativ auseinandersetzte, etwa - wie bei den Zeichen und ihrer Überliefe-
rung - mit der angeblichen Schrift- und daher „Geschichtslosigkeit“.

Um die afrikanische Kultur zu entdecken, die er von seinem Vater geerbt, 
aber nie wirklich “bewohnt” hat, denn er wuchs bei seinem Onkel, einem pres-
byterianischen Pastor auf, benutzte er europäische, quasi wissenschaftliche 
Werkzeuge und forschte nicht nur in afrikanischen Dörfern, sondern vor allem 

66  Erica Gee, El Anatsui: when I last wrote to you about Africa: educator’s guide (New York: Education 
Department, Museum for African Art, 2011), 11. [Figure: When I last wrote to you… II, drypo-
int, aquatint, 1986, 19 ½ x 15 ½ in., collection of the artist, p. 10.]

67  Elizabeth Harney, “A Nomad’s Revolutionary Beauty,” Journal Of Contemporary African Art, 
Spring 2011 (2011): 116. [siehe hier auch Anm. 5.]



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 77

in Büchern und Museen.68 Anatsui beschreibt sein frühes Umfeld nicht als beson-
ders isoliert oder mangelhaft – im Gegenteil, findet er, dass es im Kontext der da-
maligen Zeit ein Privileg war in der Missionsschule zu leben. Andererseits hält er 
Anfang der 1990er Jahre einen Vortrag, in dem er von gespaltener Persönlichkeit 
spricht, vom Scheitern eines unfreiwilligen Akkulturationsprozesses. Der Prozess 
hat zu dem Dilemma geführt, in dem sich die meisten Afrikaner (besonders die 
formell Gebildeten) zwischen zwei Welten hin- und hergerissen fühlen und zu 
keiner ganz gehören: “Meine prägenden Jahre, die ich zwischen der quasi-west-
lichen Welt der Kirche und der Schule einerseits und der indigenen Gesellschaft 
andererseits verbracht habe, haben einen ziemlichen Abdruck hinterlassen.”69

El Anatsui’s poetische Entwürfe bieten manchmal Übersetzungen zwischen 
unterschiedlichen Welten an. Er hat sich früh mit der Erinnerung an sein af-
rikanisches Erbe, das er selbst - wie gesagt - meist erst erforschen musste, und 
mit der westlichen Auffassung von afrikanischer Kultur auseinandergesetzt. In 
seiner künstlerischen Praxis verwendet er Doppelbedeutungen, Geschichtsver-
weise und Sprachvermischungen als Elemente.

So wie in Europa um die Jahrhundertwende nach etwas Ursprünglichem ge-
sucht wurde, haben nach der Unabhängigkeit der Kolonialländer akademisch aus-
gebildete Künstler in Afrika neue Ansätze zur Auseinandersetzung mit ihrer Iden-
tität erprobt und sich dabei tribalen oder volkstümlichen Traditionen zugewandt: 
dem Maskenwesen, der Kalligraphie, der Körper Ornamentierung, abstrakten 
Ornamenten auf Gegenständen, traditionellen Bauweisen und Weltbildern. El 
Anatsui gehört zu denen, die schon bald konzeptuellen Tiefgang mit ästhetischem 
Charme zu verbinden wussten: “Anatsui’s art, like his poetic titles, can be simul-
taneously diminutive and monumental, delicate and violent, whimsical and seri-
ous. There is no one single trajectory, no specific path to take through history.”70

68  “African history and culture provided the foundation of his discourse into the mid-2000s; the 
graphic signs in his art are sometimes discussed as if they emerged from his childhood memories 
of Ghana but they are actually the fruit of a political and intellectual project of research under-
taken over many years.” [Susan Mullin Vogel, El Anatsui: art and life (Munich: Prestel, 2020), 32.]

69  “My formative years lived between the quasi-Western world of the church and school, on one hand, 
and that of the indigenous society have left quite an imprint.” Unpublizierter Vortrag, Arts Council of 
the African Studies Association Triennial on African Art, gehalten 1992 von Anatsui an der Universität von 
Iowa. [Simon Ottenberg, El Anatsui: colorful woods and dark lines, in: Simon Ottenberg, New traditions from 
Nigeria: seven artists of the Nsukka group (Washington, D.C: Smithsonian Institution Press, 1997), 163.]

70  Erica Gee, El Anatsui: when I last wrote to you about Africa: educator’s guide (New York: Education 
Department, Museum for African Art, 2011), 1.



Bettina von Lintig78

Fig. 7.1. Ewe Figuren



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 79

Seine Broken Pots Serie aus einer Phase Ende der 70er Jahre als er Dozent an 
der Kunstakademie von Nsukka geworden ist, eine Position, die er bis vor Kur-
zem behielt, schliesst an westafrikanische Traditionen der Töpferei an. Die For-
mung von Tonerde zu Skulpturen steht nach Vorstellung der Igbo (Ibo), die Re-
gion von Nsukka liegt im Igboland, auch in einer Verbindung mit der Erde als 
metaphysischem Raum. Erde wird als eine Quelle des Lebens und des Kreativen 
verstanden, hierbei kommt auch den Termitenhügeln eine mythische Bedeu-
tung zu.71 Die Tonerde verkörpert diese Vorstellungswelt, was einer der Grün-
de dafür ist, dass sich Anatsui das Material für eine neue künstlerische Wegrich-
tung ab 1977 zu eigen machte, obwohl er als Ghanaer in Nigeria ein Ausländer 
war und ihm die Igbo Kultur nicht direkt nahe stand.

Anatsui kam am 4. Februar 1944 in Anyako in einer Ewe Grossfamilie zur 
Welt. Die Ewe besitzen nach ihrer Oral History ein besonderes Geschick im Um-
gang mit Ton, es ist ein Medium, das sie früher einmal vor Unheil bewahrt 
haben soll. Im Lauf der Zeit wurde seine Verwendung zum Ritual der Erin-
nerung.72 Die Tonobjekte der Broken Pots Serie beziehen sich ausserdem auf 
Sprichwörter oder Gedichte. Ihre Oberfläche ist durch kräftige Linien und Ein-
schnitte geprägt, spröde Kanten verdrängen Glattes. Sie sind offensichtlich aus 
verschiedenen Scherben zusammengesetzt, sie können auch einfach als viel-
schichtige Kunstgegenstände verstanden werden: “Anatsui’s pots are formed 
by the artist’s hands, and consequently their form reveals the close relationship 
between the objects, their maker, and the earth.”73

In der Keramik Chambers of Memory (1977, Keramik, Mangan, 40, 64 x 25,4 
cm/ 16 x 10 in. Sammlung des Künstlers), deren Darstellung von einem Ge-
sicht eine gewisse Aehnlichkeit mit Terrakotta Köpfen der praehistorischen 
Nok Kultur nahe dem nigerianischen Jos Plateau besitzt, wird das Erinnern 
thematisiert. Als eines der frühesten afrikanischen Zentren der Eisenverarbei-
tung und der Herstellung beeindruckender Terrakottafiguren gilt die Nok Kul-
tur immer noch als rätselhaft. Die Kopf-Keramik hat eine gesprenkelte, spröde 
Oberfläche. Sie besteht aus einer zylindrischen Basis und einer grossen, bau-
chigen oberen Hälfte. El Anatsuis Objekt wirkt einerseits wie ein abstrahierter 

71  Herbert M. Cole, Maternity: Mothers and Children in the Arts of Africa (Brussels: Mercatorfonds, 
2017), 135.

72  Ozioma Onuzulike, The Ceramic Art of El Anatsui. Lecture Series – African Modernisms. Iwa-
lewa Haus, Bayreuth (05.07.2017).

73  Erica Gee, El Anatsui: when I last wrote to you about Africa: educator’s guide (New York: Education 
Department, Museum for African Art, 2011 Gee: 2011), 15.



Bettina von Lintig80

menschlicher Kopf. Die Rückseite des “Schädels” sieht jedoch unvollendet aus, 
sie weist Abteilungen mit rauen, gezackten Kanten auf. Diese Chambers of Me-
mory könnten auf abstrakte Orte in der Erinnerung und der Geschichte anspie-
len, die gleichsam im Kopf archiviert sind. Mit Löchern und Rissen im Schädel 
könnte El Anatsui auf Zerbrechlichkeit und Verletzungen anspielen, flüchtige 
Ideen befinden sich in offenen Kammern.74

Fig. 8. El Anatsui, Erinnerungskammern

Anatsui verließ 1964 seinen Heimatort, um an der University of Science and 
Technology in Kumasi, Ghana, die dem Goldsmiths College in London ange-
gliedert war und zu den ältesten und angesehensten Kunstschulen des Kon-
tinents gehörte, Bildende Kunst zu studieren. In Kumasi erhielt Anatsui - wie 
seine Kollegen in Lon- don zu dieser Zeit – ähnlich wie Künstler an Akade-
mien in London, Paris und Rom schon ein Jahrhundert davor, eine klassische 
Kunstakademie-Ausbildung.75 Viele seiner Lehrer kamen aus europäischen 
Ländern. Anatsui sagt:”… we started with [Gerd] von Stokar, who is German, 

74  Ibid.
75  Susan Mullin Vogel, El Anatsui: art and life (Munich: Prestel, 2020), 33.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 81

and finished with the Ghanaian Azii Akator [who had studied at Kumasi and 
in Germany]. They would give us a challenge and leave us to grapple with it, 
which with hindsight I think was very helpful. It was good because we had to 
search for our own paths. Because we had to discover what to do ourselves, the 
solution became a part of us. In drawing, I took courses from a British professor 
named Armistead, whose approach was almost scientific. He methodically took 
us through exercises in how to make visual judgments. He taught us how to see. 
The two approaches do come in here and there in the way I work.”76

Anatsui belegte Bildhauerei als Hauptfach und erinnert sich: Sie hatten 
Modelle, die für sie posierten, sie arbeiteten in Ton, der in Gips gegossen wur-
de, etwa in einer Viertel-Lebensgrösse. Im weiteren Verlauf des Kurses formten 
die Studenten in Lebensgrösse direkt in Terrakotta und die Arbeiten wurden 
gebrannt. Der Künstler interessierte sich für Aspekte der Bildhauerei wie etwa 
die Oberflächenbeschaffenheit, aber er beschäftigte sich auch mit Proportionen 
oder der Form und wie sie den Raum bespielen. Er fertigte sehr grosse Skulp-
turen aus Beton und Metall an, wobei er den negativen Raum nutzte, ein Ge-
staltungsmittel, das er bei Arbeiten des togoischen Künstlers Paul Ahyi gesehen 
hatte. Andererseits war ein Modell, das er von Michelangelo David anfertigte, 
prägend. Anatsui sagt: “That contrapposto pose was very interesting to me, and 
I did pose the model—and also worked from memory and from the book. In 
the end I felt that there was something more to it than just the presence of the 
human form in a particular pose. I was also interested in the figure not as a re-
presentational thing but as a vehicle conveying some thing like rest or dejecti-
on or such intangible concepts.”77

Das größte Manko des Lehrplans in Kumasi war der Kunstgeschichtskurs, 
der sich ausschließlich auf europäische Kunst konzentrierte. Anatsui lebte nicht 
mehr in einer Kolonie, denn die neue Nation Ghana hatte 1957 ihre Unabhän-
gigkeit von Großbritannien erlangt; er und seine Kommilitonen merkten, dass 
in ihrem Studiengang etwas fehlte, und sie machten sich auf die Suche danach. 
Aber, so erinnert er sich, in den 1960er Jahren gab es nur sehr wenige Bücher 
darüber und nicht viele Kunsthistoriker, die afrikanische Kunst unterrichten 
konnten. Seine ghanaischen Lehrer hatten sie selbst auch nicht studiert.78

76  Anatsui in einem Interview am 26. Juni, 2008. Art Interview Online Magazine no. 10 (Tele-
foninterview zwischen Berlin und Nsukka). [Ibid., 33, Anm. 21.]

77  Anatsui, in einem Interview mit Susan Mullin Vogel, SMV video, Nsukka, January 2009. [Ibid., 33.]
78  Ibid.



Bettina von Lintig82

„Glücklicherweise“, so Anatsui, „befindet sich das Nationale Kulturzent-
rum Ghanas in der Stadt, in der sich die Universität befand … und ich ging dort-
hin, setzte mich hin, um all diesen Schnitzern und Textilkünstlern, Trommlern 
und allen Arten von Musikern zuzuschauen, und das war der Zeitpunkt, ab dem 
ich von der Kunst und dem Kunsthandwerk beeinflusst wurde oder mich zu ih-
nen hingezogenfühlte“.79

Das Nationale Kulturzentrum war ein organisiertes Kunsthandwerkszen-
trum, das auch die Herstellung traditioneller Begräbnistücher förderte, die mit 
geometrischen Formen, den so genannten adinkra, bedruckt waren. „Als ich die 
adinkra-Symbole sah, Zeichen mit Namen und Bedeutungen, dachte ich, dass 
man auch ohne die Darstellung einer menschlichen Figur eine Bedeutung ver-
mitteln könnte“80, erinnert sich Anatsui. Er hat dann begonnen die afrikanische 
Kunst und Kultur zu erforschen, wobei er sich auf grafische Symbole konzent-
rierte, bis er in den 1990er Jahren begann, mit Metall zu arbeiten.

Nach der Kunstausbildung habe er aus einer Mischung von kollektivem 
Unbewusstem und bewusster Entscheidung das Zielverfolgt “indigen” zu sein: 
er sagt: “When I left art school, my idea was to kind of try to indigenize—to get 
a bit of indigenous material into my psyche.”81

Er drückt sich höflich aus, andere, die über ihn schrieben, haben dies härter 
formuliert und seine Zerrissenheit betont. Auf alle Fälle hat aus widersprüch-
lichen Bedingungen heraus für Anatsui die Forschung und lebenslange Suche 
nach Möglichkeiten, Ideen und Gefühle abstrakt zu kommunizieren begonnen. 
Irgendwann stellte sich später auch die Frage, wie seine Kreationen transpor-
tiert werden könnten, sie sollten nicht zu schwer sein.

1975 hatte sich Anatsui auf Anregung seines ehemaligen (deutschen) Leh-
rers in Kumasi auf eine Dozentenstelle im Department of Fine and Applied Arts 
an der University of Nigeria in Nsukka beworben. Die Universität war um diese 
Zeit ein Zentrum für einen sprühenden geistigen Austausch von neuen Ideen 
den Kontinent und seine Diaspora betreffend.82 Im Institute of African Studies 
hatte der Künstler i.J. 1975 auf dem Campus seine erste eigene Ausstellung. 

79  Christopher Noey, Alisa LaGamma and El Anatsui, The artist El Anatsui installing “Between Earth 
and Heaven” (New York: Metropolitan Museum of Art, 2008).

80  Anatsui in einem Intervieaus dem Jahr 2009. [Susan Mullin Vogel, El Anatsui: art and life (Mu-
nich: Prestel, 2020), 35, Anm. 25.]

81  23. Anatsui, in SMV video, Skowhegan, 2007. [Ibid., 33.]
82  Als er 1975 einen Lehrauftrag für Bildhauerei an der Fakultät für Bildende und Angewandte 

Kunst der University of Nigeria, Nsukka (UNN) annimmt, schließt er sich einer Fakultät an, 



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 83

Er zeigte Wandtafeln mit Brandgravierungen, “Burnt-Scorched Wooden Wall 
Plaques,” die er aus Ghana mitgebrachthatte.83 

In meiner Erinnerung sah ich ein paar Monate, nachdem mir die oben 
erwähnte Radierung aus der Schriftzeichen Serie in Bayreuth/Franken 
(Deutschland) aufgefallen war, ein monumentales Gewebe, eine Art Go-
belin, der vom Boden bis zur Decke über eine Wand des Museum Kunstpa-
last in Düsseldorf drapiert war, ein sehr beeindruckendes Exponat der Aus-
stellung “Afrika Remix”.84 Erst beim Betrachten aus nächster Nähe waren 
die vielfarbigen, recycelten und filigran verbundenen, fein glänzenden Alu-
minium-Teilchen zu bestimmen. Danach fand ich El Anatsuis – in der ers-
ten Phase- anpassungsfähige und anschmiegsame, bewegliche und gross-
formatige Skulpturen immer wieder, in Dauer- und Wanderausstellungen, 
auf Abbildungen natürlich auch, jedes der komplexen Gebilde trägt einen 
anderen Namen, oft geht dieser auf einen afrikanischen Begriff zurück, ab 
und zu kommt ein Spruch vor, der mit adinkra und adire Zeichen assoziativ 
zusammenhängt oder eine andere symbolische Referenz wird aufgestellt. 
Keiner von Anatsuis “Gobelins” ist identisch mit dem anderen, obwohl 
ihre Gemeinsamkeit, eben die Art der Herstellung aus wiederverwerte-
tem Leichtmetall doch unverkennbar ist. Hinsichtlich der subtilen Farben-
Pracht und Eleganz, die rein ästhetisch auch wirken, wenn Betrachterinnen 
kulturelles Hintergrundwissen fehlen würde, fand El Anatsui, so wie auch 
sein ghanaischer Kollege Atta Kwami, die besten Voraussetzungen für An-
regungen aus erster Hand in Kumasi, wo beide studiert haben, dem städti-
schen Zentrum der Asante. In Manufakturen der Asante werden traditionell 
Kente hergestellt, aus schmalen, horizontal verlaufenden Bahnen zusam-
mengenähte Textile unterschiedlicher Grösse.85

zu der auch der Maler Uche Okeke, der Romancier Chinua Achebe und andere führende In-
tellektuelle gehören. [Ibid., 209.]

83  Ibid., 36; [mit Abbildung].
84  Afrika remix: zeitgenössische Kunst eines Kontinents, Künstlerische Leitung Simon Njami and in-

ternationales Kuratorenteam, Wanderausstellung, 2004 – 2007, Düsseldorf / London / Paris 
/ Tokio / Johannesburg. [In der Abteilung Stadt &Erde wurde von El Anatsui, die Installati-
on Sasa (640 x 840 cm, Aluminium, Kupferdraht) gezeigt.]

85  Alisa LaGamma, “The essential art of African textiles: design without end,” Tribal Art Autumn/
Winter 2008: XIII-1, no. 50 (2008): 66f.



Bettina von Lintig84

Fig. 8.1. ”Danu” von El Anatsui ist eine seiner späteren Arbeiten, die in der Struktur 
und farblich den traditionellen Kente Stoffen der Asante ähnlich sehen.

Fig. 8.2. Atta Kwami hat wie sein Kollege El Anatsui in Kumasi studiert.

Andererseits hat El Anatsui bei den späteren seiner beweglichen Skulpturen 
einen Rückzieher gemacht, hinsichtlich ihrer Deutung als Verwandte der Ken-
te, weil dies die Perspektive darauf einenge. Seine jüngeren “Gewebe” können 
eher mit Gemälden verglichen werden als mit Stoffen. Ihr Format ist kleiner ge-
worden, sie sollen nicht nach gusto darpiert und installiert, sondern in der Art 
gehängt werden, dass das Motiv gut erkennbar ist. Von Bildern unterscheiden 
sich diese Gewebe immer noch dadurch, dass es ja keine Leinwand gibt, sondern 
das “Gemälde” durch die Verflechtung entsteht. Durch Exemplare aus über zwei 
Jahrzehnten wurden sechs verschiedene Stil-Gruppen identifiziert: 1) cloth sty-
le, 2) chaos, decay, 3) transparent, 4) subject ground, 5) painterly, 6) monochromatic.86 

86  Susan Mullin Vogel, Styles of Two Decades, in: Susan Mullin Vogel, El Anatsui: art and life (Mu-
nich: Prestel, 2020), 114, 115.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 85

Fig. 8.3. El Anatsui, Fresh and Fading Memories - Part I – IV, 2007, 9 x 6m, Private 
Collection, photo Jean-Pierre Gabriel (Metall Gobelin/Skulptur an einem Palast in 
Venedig/ Metal tapestry/sculpture in front of a palace façade in Venice)

Fig. 9. Löffel mit Schlangen und Figur, rückseitiger Schriftzug und Ziffer. Kabinda 
um 1865.



Bettina von Lintig86

Fig. 9.1-3. Fotos von Uche James Iroha: 1. El Anatsui mit Assistenten, 2. Bevorzugte 
Medien, gefundene Materialien, 3. Anatsui verwandelt diese Materialien in schim-
mernde Skulpturen

Hier sollte auch nicht vergessen werden, dass die schwer zu kategorisie-
rende Kunstform, diese Metallgewebe-Bilder, Gobelins, nomadischen Skulp-
turen, transparenten Vorhänge, in Gemeinschaftsarbeit entstanden sind. Al-
lein an einem der grossen Objekte zu arbeiten hätte El Anatsui wahrscheinlich 
für mehrere Jahre beansprucht. Die Werkstatt gilt als der traditionelle Ort der 
künstlerischen Produktion in Afrika, wo Stile und Herstellungstechniken von 
Generation zu Generation weitergegeben wurden.87 Für Anatsui ist je nach Auf-
trag, abgesehen von ein paar langjährigen Assistenten und Assistentinnen, eine 
Belegschaft von bis zu 100 freien Mitarbeitern tätig, die nach seiner Anweisung 
die Flaschenverschlüsse und anderes recyceltes Metall zurechtbiegen und stan-
zen, aus denen wieder andere dann vernetzte Teilstücke bilden. Das Atelier ist 
eine Notwendigkeit, und die extravagante Handarbeit, durch welche die Wand-
behänge entstehen, ist ein Luxus besonderer Art. In Nigeria kommt es selten 
vor, dass jemand für die Herstellung von Kunst angeheuert wird, wohingegen 
es normal ist, dass Männer und Frauen für geschlechtsspezifische “kleine” Tä-
tigkeiten frei angestellt werden. Im Rahmen ihrer praktischen Ausbildung ar-
beiteten auch Studenten von Anatsui, der bis vor kurzem ja auch an der Uni-
versität unterrichtete, im Atelier. Die Ateliermitarbeiter erhalten einen festen 
Betrag pro produzierter Einheit. Andere haben sich auch auf die Beschaffung 
von Aluminiumschrott und Metallkappen in grösserem Umfang spezialisiert.88

87  Der Kunstethnologe Herbert M. Cole hat die Idee des Kunstmachens als eines kollektiven 
Prozesses bei den Ibo mit dem vielsagenden Begriff “art as a verb” umschrieben. [Herbert M. 
Cole, “Art as a verb in Iboland,” African Arts 3, no. 1 (1969): 34-41.]

88  Susan Mullin Vogel, El Anatsui: art and life (Munich: Prestel, 2020), 70. [“As far as I can tell, 
on average it takes more than a day of labor to make one square foot (roughly what the studio 



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 87

Fig. 10. Bright Ugochukwu Eke (geb. 1976) Saurer Regen, 2006. Plastic bags, water, 
ammonium chloride. Die Installation wurde zum ersten Mal auf der Dak’Art Bien-
nale von 2006 gezeigt.

Die handgemachte alltägliche Kreativität, die er in seiner Umgebung in 
Nsukka findet, die auch allen Gebrauchsdingen zugrundeliegt, scheint tief in 
Anatsuis Praxis eingedrungen zu sein. Er sagt: “Everybody in the market, is do-
ing one form of art or the other—sculpture and all kinds of graphic designs. The 
way they peel oranges. When people have to do things themselves, then you see 
the artist in them coming out. That’s why I’m happy that I’m not from an in-
dustrial culture. It could lead to loss of aesthetic sensibility.”89

calls a “block”) of the basic fabric of the works, and the attaching of all the blocks together for 
a sheet like Dusasa II takes five or six people two or three months.” (ibid., 69.)]

89  Anatsui, in einem Interview mit Susan Mullin Vogel, Enid Schildkrout und Harry Kafka, 
SMV video, Skowhegan, Maine, July 2007. [Susan Mullin Vogel, El Anatsui: art and life (Mu-
nich: Prestel, 2020).]



Bettina von Lintig88

Die individuellen Spuren der Basisarbeit, die in den fertigen Stücken dann 
noch zu sehen sind - die Art und Weise, wie ein Abschnitt ein wenig anders als 
der nächste aussehen kann - gefällt dem Künstler und belebt seine Werke auf 
subtile Weise auch für die Betrachter. Die Handarbeit, die in Anatsuis Studio 
ausgeführt wird, regt ihn selbst zum Nachdenken an und ist für ihn ein we-
sentlicher Bestandteil der Bedeutung der Werke. Sein Schaffensprozess beginnt 
zwar mit einem bestimmten Konzept, einer Idee, er fertigt jedoch keinen bin-
denden Entwurf an. Mit den von seinen Helfern fertiggestellten Teilstücken 
kann er Tage verbringen, um ein Bild zu komponieren. Die Gitter auf dem Ate-
lierboden auszulegen, sie hin und her zuverschieben, eventuell vom anfängli-
chen Plan abzuweichen, sagt ihm sehr zu.90

Begonnen hat diese bislang letzte Werkphase, die sich konsequent an frü-
here anschliesst, mit Anatsuis Fund eines Beutels von ausrangierten Flaschen-
verschlüssen für ein alkoholisches Getränk im Jahr 1998. Er war gerade auf der 
Suche nach einem Igbo Denkmal, das er Jahrzehnte vorher schon einmal be-
sucht hatte. Die Gedenkstätte im Busch bestand aus übereinandergestapelten 
Tontöpfen, die durch ihren zerbrochenen Boden auf einen Pfahl gesteckt wor-
den waren. Jeder Topf dieser “gestapelten” Säulen repräsentiert einen bestimm-
ten Trauerfall.91

Die Verschlüsse in der abgelegten Tasche hatten einen ansprechenden far-
bigen Überzug. El Anatsui überlegte lang, was er damit anfangen sollte. Im 
Rückblick fasst er einen mehrjährigen Entwicklungsprozess in eine kurze Ge-
schichte; er sagt: “Several things went through my mind when I found the bag 
of bottle tops in the bush. I thought of the objects as links between my conti-
nent, Africa, and the rest of Europe. Objects such as these were introduced to 
Africa by Europeans when they came as traders. Alcohol was one of the com-
modities brought with them to exchange for goods in Africa.”92

Alkohol wurde in indigenen afrikanischen Kulturen bei rituellen Opfer-
handlungen über Kultgegenstände gesprenkelt, andererseits wurden Pakte 
zwischen Europäern und Afrikanern im Hinterland der Küste einst durch ver-
mischte Blutstropfen in einem Glas Gin, aus dem beide Parteien einen Schluck 

90  Ibid., 72. [Anatsui, in Worth, SMV video, Nsukka, 2009.]
91  El Anatsui, Interview mit Alisa LaGamma, Met Podcast, Januar 21, 2002. [Elizabeth Har-

ney, “A Nomad’s Revolutionary Beauty.” Journal Of Contemporary African Art, Spring 2011 
(2011): 126.]

92  Lisa M. Binder, Introduction in: Lisa M. Binder, El Anatsui: when I last wrote to you about Africa 
(New York: Museum for African Art, 2010), 18.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 89

nahmen, beschlossen. Ein endloses, trübsinnig machendes Thema, das erst in 
den Kunstwerken zu einer Art happy end kommt. Dem Künstler geht es nicht 
wirklich um Recycling, wenn er Gebrauchtes wieder verwendet, sondern dar-
um, dass gebrauchte Gegenstände und Zufallsfunde die Geschichten und Vor-
stellungen der Vorbesitzer mitführen, jedenfalls tun sie dies in einem afrikani-
schen Weltbild. Das Topfmonument im Wald, das ihn einerseits wegen seiner 
Form und andererseits aus spirituellen Gründen93 interessiert hat, “führte” 
Anatsui zu einem Beutel mit farbigen Aluminium Drehverschlüssen, die sein 
Leben entscheidend verändert haben.

Fig. 11. El Anatsui, Vumedi

El Anatsuis bewegliche Skulpturen und gewebten Bilder, ihre Abstrakti-
on und Ornamentik, wurden als „truly made“ bezeichnet: „The idea of the tru-
ly made does not only have to do with truth. It has to do with the meeting of 
the material and the non material…. A thing exists in the world because it has 

93  Das Spirituelle könnte hier auf einen Begriff bezogen werden, den Anish Kapoor (ein britisch 
indischer Bildhauer und Konzeptkünstler) verwendet hat, um die Bedeutung des Nicht-Ma-
teriellen für das Materielle zu umschreiben:”I believe very deeply that works of art, or let’s 
say things in the world, not just works of art, can be truly made. If they are truly made, in the 
sense of possessing themselves, then they are beautiful. If they are not truly made, the eye is 
a very quick and very good instrument…” [Homi K. Bhabha, “Anish Kapoor. Making Empti-
ness,” in: Furlong, William, “Homi Bhabha and Anish Kapoor: A Conversation,” Anish Kapoor, 
accessed June 2021, https://anishkapoor.com/185/making-emptiness-by-homi-k-bhabha.]



Bettina von Lintig90

mythological, psychological, and philosophical coherence. That is when a thing 
is truly made…”94

Der Begriff „truly made“ wird gern als Echtheitszertifikat und Gütesie-
gel für alkoholische und nicht-alkoholische Getränke verwendet, wie es einem 
gleich manigfaltig beim Aufschlagen der Seiten des Internets eröffnet wird. Mit 
Sicherheit steht er bei Kunstwerken für das Gegenteil von „Fake.“

List of figures

Fig. 1. �El Anatsui, Ozone Layer and Yam Mounds, 2010. Alte Nationalgalerie, 
Berlin. Ozonschicht (Detail) 2010. Material: Flaschenverschlüsse und 
Kupferdraht. Ortsspezifische Installation. Mit freundlicher Genehmigung 
Nationalgalerie

Fig. 2. �Häuptlings Hocker (Kuo fo). Materialien: Holz, Baumwolle, Glasper-
len, Indigo. Masse: 51 x 38 x 43 cm (Cleveland Museum of Art; Inv.nr. 
2006.138). https://www.clevelandart.org/art/2006.138

Im Kameruner Grassland wurden Darstellungen starker, wilder Tiere mit 
Eigenschaften eines fähigen und mächtigen Häuptlings in eine direkte Ver-
bindung gebracht. Das Leopardenmotiv gilt überall im Grassland als ein 
Herrschaftssymbol. Der Sitz dieses verhältnismässig leichten, transportablen 
Throns wird von einer Leopardendarstellung getragen. Er wurde mit feinen 
Glasperlen bestickt, das Muster aus Rauten, Karos und Zickzacklinien hat-
te regional bestimmte symbolische Bedeutungen. Das farbenprächtige Ob-
jekt wurde einst in der Schatzkammer des Königreichs Bandjoun aufbewahrt, 
wenn es nicht gerade in Gebrauch war. Sein letzter einheimischer Besitzer ist 
der Fon Kamga II Joseph gewesen, der zwischen 1925-75 regierte.

Fig 2.1.Geometrische Abstraktionen mit esoterischer Bedeutung als Ornament 
auf Kultobjekten des Kameruner Graslands; hier: Hühnerdarm (Divina-
tion), Rauten (Fruchtbarkeit), Pfeile (Krieg), Dreiecke (Fellzeichnung 
der Leoparden).

Fig. 3. �Fotos von Mansour Ciss über das Ritual der senegalesischen Fischer hin-
ter dem Gropius Bau, Sommerfestival 2020

94  Anish Kapoor, zit nach: Bhabha, Homi K.: 1998. Anish Kapoor. Making Emptiness. In Hay-
ward Gallery. Homi Bhabha and Anish Kapoor; A conversation. Interview by William Fur-
long. Internet Quelle: aufgerufen im Juni 2021



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 91

Als Programmbeitrag der Berliner Festspiele fand im August 2020 die Auf-
führung “Down to Earth” auf dem Südplatz hinter dem Gropius Bau statt. 
Die Zeremonie wurde von 14 in Berlin lebenden senegalesischen Frauen 
und Männern durchgeführt, Trommlern, Sängerinnen, Priesterinnen und 
Tänzerinnen. Der Konzeptkünstler Mansour Ciss Kanakassy, der mit Ritu-
alen der Lebou in Senegal aufwuchs, hat das Ereignis sowie ein anschlies-
sendes Künstlergespräch initiiert. Im vorkolonialen Senegal lebten die Le-
bou vor allem vom Fischfang und der Landwirtschaft. Das Ndeup Ritual 
fand auf der “Penthie” satt, einem Platz im Dorfzentrum. Die von Genera-
tion zu Generation weitergegebene Zeremonie sollte dem Individuum dabei 
helfen ein körperliches, seelisches und geistiges Gleichgewicht innerhalb der 
Gesellschaft aufrechtzuerhalten. Mansour Ciss Kanakassy holte das Ndeup 
aus Dakar nach Berlin, um, wie er sagt: “es mit den Besucher* innen zu tei-
len und eine Welt zu heilen, die sich ihren Traditionen entfremdet hat und 
auf der Suche nach neuer Spiritualität ist.“ (Veranstaltungstext, 70. Berli-
ner Festspiele).

In der Nähe der Berliner Museen, die klassische Kunst aus Afrika ausstel-
len, möchte Mansour Ciss auch darauf aufmerksam machen, dass diese Ob-
jekte ohne kulturelles Hintergrundwissen, d.h. ohne Kenntniss der Zusam-
menhänge, in denen sie verwendet wurden, unverständlich sind.

Fig. 4-4.1  Bei Alois Riegl 1893: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte 
der Ornamentik. Berlin, S. 267/8

Fig. 4.2 Gottfried Semper 1860: Der Stil, Band 1, Tafel XI
Fig. 4.3-6 Prestige Gewebe, Kuba Völker, DR Kongo, 20. Jh. Raffiapalmfaser, 

Schnittflor und Stickerei; mit freundlicher Genehmigung Andres Moraga 
Textile Art. Berkeley, California.

Fig. 4.7 Raffia Haube, Cleveland Museum of Art.
Fig. 5 - 5.1  Knoten und Netze aus Gottfried Semper; Der Stil in den Techni-

schen und Tektonischen Künsten, Band 1, 2. Auflage, München 1878, S. 
169, 170, 172, 174, 175, 176.

Fig. 6-�6.1. Tatauierungen auf dem Rücken von Frauen aus Bangante. Frauen-
rücken mit vernarbten Ornamenten. Frauen aus Bangante im Grassland 
von Kamerun, aufgenommen in den 1930er Jahren. Fotos: F Clement 
C Egerton

Fig. 7.1�. Ewe Figuren 21,2cm / 21 cm. Mit freundlicher Genehmigung, Gianni 
Mantovani

Fig. 8. �El Anatsui, Erinnerungskammern, 1977, Keramik, Manganerz, 40 x 26 cm, 
Privatsammlung El Anatsui. Nsukka, Nigeria. © El Anatsui



Bettina von Lintig92

Fig. 8.��1. Danu, 2006. Bottle tops and copper wire, 6 ft. 6 in. × 9 ft. 10 in. (200 × 
300 cm). Chazen Museum of Art, University of Wisconsin-Madison. Mit 
freundlicher Genehmigung El Anatsui und October Gallery, London. 

Fig. 8.�2. Atta Kwami mit freundlicher Genehmigung der Facebook Seite des Künst-
lers entnommen.  

Fig. 8.�3. El Anatsui, Fresh and Fading Memories – Part I – IV, 2007, 9 x 6m. Pri-
vate Collection. photo: Jean-Pierre Gabriel. Metall Gobelin/Skulptur an 
einem Palast in Venedig, mit freundlicher Genehmigung October Gallery, 
London.   

Fig. 9. ��Löffel mit Schlangen und Figur, rückseitiger Schriftzug und Ziffer. Kabin-
da um 1865. Mit freundlicher Genehmigung, Sammlung Gianni Mantovani

Fig. 9.1. El Anatsui mit Assistenten und einer gerade entstehenden Arbeit in sei-
nem Atelier, das 2015 von dem in Lagos ansässigen Büro James Cubitt Ar-
chitects entworfen wurde.

Fig. 9.2. El Anatsui verwendet bevorzugt gefundene Materialien, wie Flaschen-
verschlüsse und Aluminiumverpackungen.

Fig. 9.3. El Anatsui verwandelt diese Materialien in eindrucksvolle, schimmern-
de “Skulpturen”

Fig. �10. Bright Ugochukwu Eke, Saurer Regen, 2006. Plastiktüten, Wasser, Am-
moniumchlorid

Die Installation wurde zum ersten Mal auf der Dak’Art Biennale von Dakar 
in Senegal i.J. 2006 gezeigt. Ugochukwu Eke war ein Assistent von El Anatsui.

Fig. 11. El Anatsui, Vumedi, 2005. Metall, Wandbehang, Aluminium und Kupfer-
draht Komplettes Abbild von Vumedi, das bei der "Modern and Contempora-
ry African Art" Auktion von Sotheby's am 9 Oktober 2020 versteigert wurde. 
Mit freundlicher Genehmigung El Anatsui durch October Gallery, London.

References

“African Art II.” African Studies Centre Leiden. April 16, 2024. Accessed 30 June 
2025. https://www.ascleiden.nl/content/webdossiers/african-art-2.

Afrika remix: zeitgenössische Kunst eines Kontinents. Künstlerische Leitung Si-
mon Njami and internationales Kuratorenteam. Wanderausstellung, 2004 – 
2007, Düsseldorf / London / Paris / Tokio / Johannesburg.

Anatsui, El. “Curriculum Vitae.” El Anatsui. Accessed 30 June 2025. https://ela-
natsui.art/curriculum-vitae.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 93

Architektur: Pressetext. Naturhistorisches Museum Wien. 2020. https://www.
nhm-wien.ac.at/presse/hintergrundinfos/architektur.

Belting, Hans. Das Ende der Kunstgeschichte? München: Deutscher Kunstver-
lag, 1984.

Bhabha, Homi K. Foreword in: Chakrabarti, Dipesh. Habitations of Moderni-
ty: Essays in the wake of subaltern Studies. Chicago: University of Chicago 
Press, 2002.

Bhabha, Homi K. “Anish Kapoor. Making Emptiness.” In: Furlong, William. 
“Homi Bhabha and Anish Kapoor: A Conversation.” Anish Kapoor. Acces-
sed June 2021. https://anishkapoor.com/185/making-emptiness-by-homi-
k-bhabha.

Binder, Lisa M. Introduction in: Binder, Lisa M. El Anatsui: when I last wrote to 
you about Africa. New York: Museum for African Art, 2010.

Boehm, Gottfried. Kunst versus Geschichte: ein unerledigtes Problem. Zur Ein-
leitung in George Kublers “Die Form der Zeit”. In: Kubler, George. Die Form 
der Zeit. Anmerkungen zur Geschichte der Dinge. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp, 1982.

Chakrabarty, Dipesh. Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Histo-
rical Difference – New Edition. New York: Princeton University Press, 2007.

Chakrabarty, Dipesh. Habitations of modernity: essays in the wake of subaltern 
studies. Chicago: University of Chicago Press, 2002.

Cole, Herbert M. Maternity: Mothers and Children in the Arts of Africa. Brus-
sels: Mercatorfonds, 2017.

Cole, Herbert M. “Art as a verb in Iboland.” African Arts 3, no. 1 (1969).
“Digitale Öffnung. Erste Einblicke ins Humboldt Forum.” Humboldt Forum. De-

cember 16, 2020. Accessed 30 June 2025. https://www.humboldtforum.org/
de/programm/termin/digital/digitale-oeffnung-2-16687/. [#HumboldtFo-
rum DE-DigitaleÖffnung. Einblicke ins Humboldt Forum (live Übertragung 
am 16.12.2020).

Drake Moraga, Vanessa. Weaving abstraction: Kuba textiles and the woven art of 
Central Africa. Washington, D.C: Textile Museum, 2011.

Drutt, Matthew. Kasimir Malewitsch: Suprematismus: Deutsche Guggenheim 
Berlin, [14 Januar - 27 April 2003]. Berlin: Deutche Guggenheim, 2003.

Egerton, F. Clement C. African Majesty. A Record of Refuge at the Court of the King 
of Bangante in the French Cameroons. London: G. Routledge & Sons, 1938.

Gadamer, Hans-Georg. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-
schen Hermeneutik. Tübingen: Mohr, 1975.



Bettina von Lintig94

Gee, Erica. El Anatsui: when I last wrote to you about Africa: educator’s guide. 
New York: Education Department, Museum for African Art, 2011.

Geertz, Clifford. Available light: anthropological reflections on philosophical to-
pics. New York: Princeton, 2000.

Gombrich, Ernst H. The sense of order: a study in the psychology of decorative 
art (2nd ed). London: Phaidon Press, 1984.

Gunsch, Kathryn W. “Seeing the world: displaying foreign art in Berlin, 1898-
1926.” Journal of art historiography (2015).

Harney, Elizabeth. “A Nomad’s Revolutionary Beauty.” Journal Of Contempora-
ry African Art, Spring 2011 (2011): 114-129.

Koenig, Viola et.al. Concept for the Presentation of the Non-European Collecti-
ons in the Humboldt-Forum. Ethnologisches Museum and Museum für Asi-
atische Kunst. Berlin: Staatlichen Museen zu Berlin (Stiftung Preußischer 
Kulturbesitz), 2009.

Koenig, Viola, Bjerregaard, Lena. Ethnologisches Museum Berlin. Munich: Pres-
tel, 2007.

LaGamma, Alisa. “The essential art of African textiles: design without end.” Tri-
bal Art Autumn/Winter 2008: XIII-1, no. 50 (2008): 62-67.

Mullin Vogel, Susan. El Anatsui: art and life. Munich: Prestel, 2020.
Noey, Christopher, LaGamma, Alisa, and Anatsui, El. The artist El Anatsui installing 

“Between Earth and Heaven”. New York: Metropolitan Museum of Art, 2008.
Onuzulike, Ozioma: 2017. The Ceramic Art of El Anatsui. Lecture Series – Afri-

can Modernisms. Iwalewahaus, Bayreuth (05.07.)
Oswald, Margareta von, Tinnius, Jonas. Across anthropology: troubling colonial 

legacies, museums, and the curatorial. Leuven: Leuven University Press, 2020.
Ottenberg, Simon. El Anatsui: colorful woods and dark lines. In: Ottenberg, Si-

mon. New traditions from Nigeria: seven artists of the Nsukka group. Wa-
shington, D.C: Smithsonian Institution Press, 1997.

Ottenberg, Simon. New traditions from Nigeria: seven artists of the Nsukka 
group. Washington, D.C: Smithsonian Institution Press, 1997.

Poser, Rachel. “He wants to save Classics from Whiteness. Can the field survive?” 
The New York Times. February 2, 2021. Accessed 30 June 2025. https://www.
nytimes.com/2021/02/02/magazine/classics-greece-rome-whiteness.html.

Rampley, Matthew. Anthropology at the Origins of Art History. In: Coles, Alex 
(ed.). Site-specificity: the ethnographic turn. London: Black Dog Publ., 2000.

Riegl, Alois. Stilfragen: Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik. 
Berlin: G. Siemens, 1893.



African Art in the Western World and the Western World in African Art. An Overview 95

Semper, Gottfried. Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten oder 
praktische Aesthetik: ein Handbuch für Techniker, Künstler und Kunst-
freunde. Bd. 1, Die Textile Kunst: für sich betrachtet und in Beziehung zur 
Baukunst. Frankfurt: Verlag für Kunst und Wissenschaft, 1860.

Semper, Gottfried. Über die formelle Gesetzmässigkeit des Schmuckes und dessen Be-
deutung als Kunstsymbol. In: Nägeli, Karl. Individualität in der Natur mit vor-
züglicher Berücksichtigung des Pflanzenreiches. Zürich: Meyer u. Zeller, 1856.

Semper, Gottfried. Die vier Elemente der Baukunst ein Beitrag zur vergleichen-
den Baukunde. Braunschweig: F. Vieweg, 1851.

Thiemeyer, Thomas. “Sammlung verpflichtet. Wie das Wiener Museum für An-
gewandte Kunst 1993 sein Depot neu zur Geltung brachte.” In: Österreichi-
sche Zeitschrift für Volkskunde LXX/119, no. 1+2 (2016): 4-40.

Valcheva, Violetta. “Kasimir Malewitsch (1878-1935): Das schwarze Quad-
rat: «Ikone der Moderne» als das erste suprematistische, revolutionä-
re Kunstwerk.” Academia, Accessed June 2021. https://www.academia.
edu/15721993/K_Malewitsch_Das_schwarze_Quadrat_Ikone_der_Moder-
ne_als_das_erste_suprematistische_revolution%C3%A4re_Kunstwerk.

Wesselmann, Katharina. “Antike Ideale – verschenkte Potentiale? Sperrige In-
halte des Altsprachenunterrichts nach #metoo.” In: Cursor Latein4EU, no. 
16 (2020): 34-42, 90.

Winckelmann, Johann Joachim. Geschichte der Kunst des Altertums. Weimar: 
Hermann Böhlaus Nachf, 1964.

Worringer, Wilhelm. Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsycholo-
gie. München: Piper, 1981 (1959).





Bettina von Lintig
Independent researcher, San Francisco, USA

Kunst aus Afrika im globalen 
Kontext. Erscheinungen im Musée 
du Trocadéro von Paris

Abstract

While visiting the Trocadéro Museum independently of one another at the 
beginning of the 20th century, Spanish artist Pablo Picasso and German art 
historian Wilhelm Worringer, who were both the same age, each in his own 
way had a memorable experience that decisively influenced their further de-
velopment according to their own accounts. Picasso had his “key experience” 
in the ethnological exhibition in front of the display of “fetishes” from sub-
Saharan Africa, and it brought him to the realization of why he himself made 
works of art. He was finally able to complete his first large-format painting 
Les Demoiselles d’Avignon, which his acquaintances and patrons were eager-
ly awaiting, in March 1907.

On Easter in 1905, Wilhelm Worringer found the inspiration for the top-
ic of his dissertation in the deserted, wide halls of the Trocadéro, respective-
ly in the “Musée de la Sculpture comparées”, when the coincidental presence 
of Georg Simmel, whose philosophy lecture in Berlin he had once attended for 
two hours, made a strong impression on him. He describes his memory of this 
event in the preface to the new edition of Abstraction and Empathy that ap-
peared in 1948, and had originally been his dissertation.



Bettina von Lintig98

He also mentions the “cold plaster reproductions of medieval cathedral 
sculpture”, but these relate more to Worringer’s second book, Formprobleme 
der Gotik. His 1907 dissertation, produced by a well-known Munich publish-
er in 1908, deals among other questions with the origin of abstraction, which 
he ascribes to “a spiritual dread of space” (Raumscheu). He also establishes 
a hypothetical connection between “the urge to abstraction” of Egyptian, Byz-
antine and tribal art and European art at the beginning of the 20th century, 
which articulates a  certain response to the world. Thus in historical periods 
of anxiety and uncertainty, according to this theory, man seeks to abstract ob-
jects from their unpredictable state in real life and transform them into abso-
lute, transcendental forms.

In my text, I pursue the question of whether there might be a connection 
between these two key experiences, for it struck me that Picasso’s description 
of his “magical” encounter with the works of anonymous African artists is 
strongly reminiscent of Worringer’s “spiritual dread of space” that led to the 
psychological yearning for “crystalline beauty” – one of Worringer’s extraordi-
nary word creations – and to the abstraction from natural forms.

It turns out that Picasso was probably aware of Worringer’s thought process-
es, which were extremely popular among German artists who tended toward 
abstraction, when Abstraction and Empathy was first published (1907/8). The 
question then is whether Worringer’s book can be of any significance in the in-
terpretation of Picasso’s work.

The answer seems to be that anthropological research and an anthropolog-
ically oriented philosophy of art influenced Picasso more at the beginning of 
his “African period” than the objects themselves.

In our time Picasso’s work is occasionally attacked. Les Demoiselles has been 
described as a “pejorative construct” or an “ideological nightmare” by certain art 
historians. While this critique refers to Picasso’s interest in African art, it ignores 
the fact that, albeit within the framework of colonialism, he engaged with Africa in 
a new way and was also politically committed to it. As an introduction to the topic, 
my text points out that Picasso’s attitude toward tribal art from Africa is now eval-
uated in contemporary African-American discourses as the “beginning of a love” 
in the “Western world” for all things African, be it music, art, or popular culture.

Keywords

Art theory – ethnographic objects – African Art – Musée du Trocadéro, Paris – 
Cubism – Expressionism – Pablo Picasso – Wilhelm Worringer – “Abstraktion 
und Einfühlung” – DaDa-ism.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 99

“Love is the Message, The Message is Death” hat 2016 im November kurz 
nach den US Präsidentschaftswahlen Premiere. Arthur Jafa stellte sein 
siebeneinhalb Minuten langes Video, eine Collage aus “Found Footage”, 

Videoclips und Filmmaterial, im Sommer desselben Jahres fertig. Es forscht 
dem “African American life” in allen Facetten nach; auch die Brutalität der 
Polizei gegenüber Schwarzen in den USA wird gezeigt. “Die aussergerichtli-
che Gewalt, der Schwarze ausgesetzt sind, ist ein wesentlicher Bestandteil 
des politischen Systems. Es macht keinen Unterschied, ob ein Schwarzer oder 
ein offen rassistischer Weisser Präsident ist […] Amerika ist aufgrund seiner 
Struktur eine rassistische Gesellschaft, was nicht heisst, dass alle Weissen ras-
sistisch sind,” sagte Jafa in einem Interview anlässlich der Vendedig Biennale.1

Verlorenes Vertrauen wieder herzustellen ist fast unmöglich. Eine Epidemie von 
Gewalt, gemischt mit “schwarzer” Kultur, wird verdichtet in schnellen Sequenzen 
in Jafas Video des Jahres 2016 vor Augen geführt, erstere kann nur als schrecklich 
bezeichnet werden. Der Song “Ultralight Beam”, eine Art Gospel aus dem Album 
“The life of Pablo” (Kanye West), bildet als Soundtrack ein langsam schleifendes 
Gegengewicht zur Geschwindigkeit der visuellen Abfolgen.

Jafa stellte im jungen Alter, schon bevor er Künstler wurde, Sammlungen 
von Bildern zusammen, später wurden es Filmbilder, kunstgeschichtlich werden 
seine Arbeiten als Erwachsener mit den Collagen aus der Dada Zeit in Verbin-
dung gebracht. Sein Video hat Gespräche und Diskussionen am runden Tisch 
angestossen, einige davon fanden im Smithonian Museum of American Art statt 
und wurden aufgezeichnet.2

Beim Schreiben über “African American Art” und auch über afrikanische 
Kunst (Kunst aus Afrika, Afrikanische Diaspora) existiert für Betrachterinnen 
einerseits ein Artefakt im weitesten Sinn und andererseits ein mentales Bild da-
von, das je nach Erfahrungshintergrund ganz verschieden aussehen könnte; als 
Aussenstehende ist es einfach einen Fauxpas zu begehen, ein falsches Wort zu 
verwenden. Jafa selbst hat etwas zu diesem Thema gesagt:

“Ich glaube nicht, dass nur Schwarze etwas über die Werke von Schwarzen schrei-
ben können. Ich beurteile Fragen, Meinungen und Interpretationen nach dem 

 1  Arthur Jafa, Heinz-Norbert Jocks, “58. Biennale Venedig: Gespräche Arthur Jafa: im Schatten 
der Hautfarbe,” Kunstforum International Bd. 261 (2019).

 2  Arthur Jafa, “Love is the Message, The Message is Death,” Smithsonian American Art Museum, Ac-
cessed 2 July 2025, https://americanart.si.edu/artwork/love-message-message-death-117232.



Bettina von Lintig100

Inhalt und nicht danach, wer sie verfasst hat. Wie mein Vater sagte:’Es ist egal, wer 
es gesagt hat. Der Teufel hätte es sagen können, aber wenn es das Richtige ist, dann 
ist es das Richtige.’ Die Schwarzen begreifen eher intuitiv, was Schwarzsein bedeu-
tet. … Ich hasse es, Menschen zu kategorisieren. Niemand bekommt von mir einen 
Freibrief nur, weil er schwarz ist, und niemand wird wegen seiner weissen Hautfar-
be degradiert. Etwas nach dem Wert an sich zu beurteilen, ist für mich Freiheit.”3

Die Verfasserin kann nicht garantieren, diesem hohen Anspruch gerecht zu wer-
den, doch ein Versuch etwas zum Thema “Kunst aus Afrika”, hier in der West-
lichen Welt, zu schreiben erscheint gerechtfertigt.

Als 2020 zuerst in den USA und bald weltweit wieder für ein Ende der Un-
terdrückung und für mehr Gerechtigkeit protestiert wurde – als Reaktion auf 
Morde an unbewaffneten Schwarzen bei Polizeieinsätzen – an Ahmaud Arbe-
ry, Breonna Taylor, George Floyd, um nur ein paar Beispiele zu nennen – haben 
Jafa und 13 Besitzer von “Love is the Message, The Message is Death” in 7 Län-
dern bestimmt, dass dieses Video Ende Juni 2020 für kurze Zeit frei im Inter-
net verfügbar sein sollte 4. Das Streaming Ereignis war umrahmt von Podiums 
Gesprächen, die im Prinzip die Frage stellten, wie “Amerika wäre, wenn wir 
die Schwarzen genauso lieben würden wie die schwarze Kultur” (What would 
America be like, if we loved Black people as much as we love Black culture?)

In meinem Text suche ich keine Antwort auf diese offene Frage, doch mir 
ist aufgefallen, dass in “African-American” Diskursen die “Entdeckung schwar-
zer Kultur” für die Westliche Welt, die “Liebe zur schwarzen Kultur” sozusa-
gen, in Paris, nicht etwa mit Henri Matisse oder jemand anderem, sondern mit 
Pablo Picasso und dem Kubismus beginnt.5

In einer aufgezeichneten Unterhaltung über das Zusammenspiel von Mu-
sik mit den laufenden Bildern, “The ecstatic Message: Talking Music and Mo-
ving Image” spricht Arthur Jafa auch über Pablo Picasso und dessen “Entde-
ckung” einer schwarzen Aestethik am Beginn des 20. Jahrhunderts vermittels 
der Kunst, die aus den Kolonien kam. Die westliche Kunstpraxis wurde durch 

 3  Arthur Jafa, Heinz-Norbert Jocks, “58. Biennale Venedig: Gespräche Arthur Jafa: im Schatten 
der Hautfarbe,” Kunstforum International Bd. 261 (2019).

 4  Am Freitag, dem 26. Juni, 2020 streamten 13 Museen in 7 Ländern das Video mit Jafas Segen 
48 Stunden lang kostenlos auf ihren jeweiligen Websites.

 5  Zum Beispiel Henry Louis Gates, Europe, African art, and the uncanny, in: Phillips, Tom 
(ed.), Africa, the art of a continent: 100 works of power and beauty (New York: Guggenheim Muse-
um Publications, 1996), 27-30.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 101

den Modernismus in den darauf folgenden Jahrzehnten völlig umgeformt. Auf 
Umwegen über die Musik sei die “black aesthetic” zur dominanten Kulturform 
des 20 Jahrhunderts geworden, besonders der Pop-Kultur, philosophiert Jafa.6

Fig. 1. Pablo Picasso, Guernica

Das überlieferte Schlüsselerlebnis Picassos im Palais du Trocadéro, das die 
afrikanische Periode seines Kunstschaffens einleitete, soll im Folgenden noch 
einmal resümiert werden.

Während ich mir selbst Gedanken über das Thema machte, bin ich auf eine 
überraschende Verbindung zwischen Picasso, dessen Name hier auch für ein 
ganzes Umfeld, in dem er sich bewegt hat, stehen soll,7 und deutschsprachigen 
Kunsttheoretikern des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts gestossen, deren 
Denkansatz anthropologisch ausgerichtet ist.

Eine andere Frage stellt sich: war es ein blosser Zufall, dass das Muse-
um Schauplatz der Begegnungen wurde, von denen gleich die Rede sein soll? 
Aus Picassos Berichten geht hervor, dass die Exponate, deren Mehrdeutigkeit 
ihn verstört hat, für ihn fast lebendige “Zeugen der Kultur” waren, der sie als 

 6  “The Ecstatic Message: Talking Music and Moving Image Art with Artists Ja’Tovia Gary and 
Arthur Jafa,” YouTube, 12 October 2019, accessed 2 July 2025, https://www.youtube.com/
watch?v=C89eNqpK-_k

 7  Henri Matisse, Pierre Courthion, Serge Guilbaut (ed.), Chatting with Henri Matisse: the lost 1941 
interview (Los Angeles: Getty Research Institute, 2013), 72f.



Bettina von Lintig102

zugehörig betrachtet wurden. Im Museum repräsentierten sie, nach einem an-
dere Verständnis, eine “Anatomie der Kulturen.”8

Bei der Aufstellung wurde den Gegenständen üblicherweise eine Logik der 
evolutionistischen Wahrnehmung übergestülpt. Dies galt auch für die Ordnung 
der Exponate im Trocadéro Museum.9 Im frühen 20. Jahrhundert verloren Mu-
seen mit ethnografischen Sammlungen aber gerade ihren Status als Orte der 
Forschung, anstatt auf materielle Kultur, konzentrierte diese sich nun auf Ideen 
und Denkweisen.10 Ein halbes Jahrhundert lang hatte das naturwissenschaftli-
che Denken den Vorrang gehabt und sah in den gesammelten Artefakten Prüf-
körper (Spezimen).

Aktuell ensteht ein neues Interesse an Dingen, die als “offene Objekte der 
Erkenntnis”11 betrachtet werden. Bildeten völkerkundliche Sammlungen, so 
wie sie zum Beispiel im Trocadéro in Paris zusammengeführt worden sind, 
nicht auch einen Konvergenzpunkt für einen Kulturtransfer von Süd nach 
Nord und von Nord nach Süd? Die gesammelten Dinge sollten anfangs die da-
mals geläufigen Denkweisen bestätigen, doch sie entpuppen sich als Hindernis 
und fordern diese Denkweisen heraus. In gewisser Weise stehen sie am Beginn 
der “Liebe zur afrikanischen Kultur”.

Derzeit werden die anthropologischen und ethnografischen Sammlungen 
aus der Kolonialzeit in französischen, deutschen und englischen Museen un-
ter dem Aspekt untersucht wie sie einmal vom Ursprungsort in einen anderen 

 8  “Ein Kunstgegenstand oder Gerät, die in ein Museum gelangen, werden ihren Lebensbedin-
gungen enthoben, ihres biologischen Millieus beraubt und somit dem ihnen gemässen Wir-
ken. Der Eintritt ins Museum bestätigt den natürlichen Tod des Kunstwerks, es vollzieht den 
Eintritt in eine schattenhafte, sehr begrenzte, sagen wir ästhetische Unsterblichkeit. […] Der 
Fang ruhte abgestorben in den Kühlkammern weisser Wissbegier.” [Carl Einstein, “Das Berli-
ner Völkerkunde-Museum anlässlich der Neuordnung,” Der Querschnitt 6, no. 4 (1926): 588 f ].

 9  Die verschiedenen Teilsammlungen wurden nach einem chronologischen und geografischen 
System geordnet. “Darüber hinaus war die museale Gestaltung von den verschiedenen wis-
senschafttheoretischen Auseinandersetzungen der Zeit geprägt. Dazu zählten Darwins evo-
lutionistische Theorien, die von verschiedenen Entwicklungsstadien im Zivilisationsprozess 
der Menschheit ausgingen. Uebertragen auf das Museum kam den Exponaten die Funktion zu, 
als Musterstücke einen bestimmten Abschnitt in diesem Prozess darzustellen.” [Nina Gorgus, 
Der Zauberer der Vitrinen: zur Museologie Georges Henri Rivieres (Münster: Waxmann, 1999), 43.]

10  Hans Peter Hahn, Dinge erkennen. Materialität und die Formierung der Ethnologie als Wissenschaft, 
in: Markus Hilgert, Kerstin P. Hofmann, Henrike Simon, Objektepistemologien zur Vermessung 
eines transdisziplinären Forschungsraums (Berlin: Edition Topoi, 2018), 79.

11  Ibid., 82.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 103

kulturellen Kontext gelangten. In der gegenwärtigen Erinnerungskultur scheint 
die Provenienzforschung gerade jedes andere Thema in der Kunstethnologie 
zu überlagern. Das betrifft neben den ehemaligen Kolonialgebieten in Ozeani-
en und Asien besonders Afrika. Millionen von Dingen liegen in europäischen 
Sammlungen, die aus heute afrikanischen Ländern nach Europa gebracht wor-
den sind. Doch ihre Anwesenheit hat die Welt nicht nur negativ verändert.

“Dinge sind mithin nicht einfach das Spiegelbild einer Gesellschaft, sondern 
wirken an deren Gestaltung und Weiterentwicklung mit.”12

Fig. 2. Seitanansicht und Seitenzugang zum Palais du Trocadéro, Paris

Erscheinungen im Trocadéro Museum von Paris

Das Palais du Trocadéro (1878–1936) ist anlässlich der Pariser Weltausstellung 
im Jahr 1878 entstanden, während der grossen Messe fanden dort die Treffen 
der internationalen Organisatoren und Konzerte statt. Wie aus Reisebriefen 
zu ersehen ist, hat sich auch Felix von Luschan, der später Direktorialassistent 
bei Adolf Bastian am Museum für Völkerkunde in Berlin wurde, 1878 mehrere 
Monate in Paris aufgehalten und knüpfte berufliche Kontakte. Der frisch ge-
backene Arzt war Deligierter eines österreichischen Komités der “k.k. Central-
Commission für die anthropologisch-ethnografische Ausstellung” und mit dem 

12  Ibid., 69.



Bettina von Lintig104

Aufbau der Exponate sowie der Betreung von Gästen in einem Pavillion nahe 
der Seine unweit des Trocadéro beauftragt worden. Mit der Weltausstellung 
bot sich die Gelegenheit die Errungenschaften dieser neuen Disziplin der Öf-
fentlichkeit bekannt zu machen.13 Die Anthropologie war um diese Zeit natur-
wissenschaftlich ausgerichtet. Sie konzentrierte sich auf archäologische Funde, 
auch auf die Vermessung menschlicher Skelette und Schädel, sie erforschte die 
Menschheitsgeschichte und ihre Entwicklung.

Wahrscheinlich gaben die Präsentation des Nordiska-Museums aus Stock-
holm auf der Weltausstellung und weitere dänische und schwedische Vorbilder 
letztlich den Anstoss zur Realisierung des Plans für bereits bestehende, aber 
über Paris verstreute afrikanische, ozeanische, amerikanische und europäische 
Sammlungen ein eigenes Museum zu schaffen, so wie andere europäische Me-
tropolen es längst hatten.14 Als dieses 1879 eröffnet wurde, interessierten sich 
viele Besucher für die Gegenstände europäischer und aussereuropäischer Her-
kunft, die hier ausgestellt wurden. Die Vitrinen scheinen aber so überfüllt ge-
wesen zu sein, dass es schwierig war einzelne Exponate zu betrachten.15 Das 
Trocadéro war in Paris eine Ausnahmeerscheinung und fristete ohne Anbin-
dung an die Universität und andere museale Einrichtungen jahrelang ein Schat-
tendasein. Um das Jahr 1905/6 als der deutsche Student Wilhelm Worringer es 
besuchte und Pablo Picasso wahrscheinlich Ende 1906 hier eintrat muss sich die 
Institution in einem verwahrlosten Zustand befunden haben.16

In den Vitrinen und Ausstellungssälen gab es auch Gegenstände aus Afri-
ka zu bestaunen. Doch von “afrikanischer Kunst” war Anfang 1900 eigentlich 
noch nicht die Rede, es gab noch keine westliche Kategorie der Geltung dafür.

13  Hubert Szemethy, Felix von Luschan und die österreichische anthropologisch-ethnographische Ausstel-
lung bei der Pariser Weltausstellung 1878, in: Nikolasch, Franz (hrsg.), Symposium zur Geschichte von 
Millstatt und Kärnten 2017 (2018): 25-60.

14  Nina Gorgus, Der Zauberer der Vitrinen: zur Museologie Georges Henri Rivieres (Münster: Wax-
mann, 1999), 42-43.

15  Ibid., 43.
16  Ibid.; [Erst nach 1928 wurde das Trocadéro durch einen neuen Museumsleiter, den Arzt und 

Amerikanisten Paul Rivet, aus seiner Isolation geholt. Praktische ethnologische Kenntnisse 
hatte er sich bei militärischen Expeditionen in Nordamerika angeeignet. Als Rivet 1928 den 
Lehrstuhl für Anthropologie am Naturkundemuseum übernahm wurde er auch Direktor des 
völkerkundlichen Museums. Er verband das Museum wieder eng mit dem naturkundlichen 
Museum und sicherte die fortlaufende Finanzierung.]



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 105

Pablo Picasso, Jahrgang 1881 wie Wilhelm Worringer, ein deutscher Kunst-
historiker, hat erst nachträglich, etwa 1937 (gegnüber Malraux, als er das Bild 
Guernica malte) und ab den 1940er Jahren mehrmals von seinem bahnbrechen-
den Erlebnis im Trocadéro berichtet, das ihm dazu verholfen habe “Les Demoi-
selles d’Avignon” fertigzustellen, indem er die Köpfe von zweien der fünf Frauen 
auf dem Bild durch afrikanische Masken ersetzt hat. Die Figuren selbst waren 
erstmals im Stil des Kubismus gemalt, in “kristallinischen” Formen besonders 
der hell – bis dunkelgraue, teils graublaue Hintergrund. Am rechten Bildrand 
der 243.9 x 233.7 cm grossen Leinwand schliesst, nicht genau identifizierbar, 
die Körperlandschaft einer braunen Gestalt das Dargestellte ab, vielleicht stellt 
dies einen Vorhang dar. Die stereometrisch zergliederten Frauenkörper erschei-
nen in Alt – bis Hellrosa. Mehrmals hat Picasso von seinem Erlebnis in der un-
gepflegten ethnologischen Abteilung berichtet, davon welche psychische und 
malerische Auswirkung dieses auf ihn hatte. Seiner damaligen Lebenspartnerin 
Françoise Gilot erzählt er Anfang der 1940er Jahren davon: Sie befinden sich 
in der Nähe von Antibes und sehen Matisse öfter, der ein Appartment im Hô-
tel Régina in Cimiez / Nizza17 bewohnt. Ausgelöst wird die Erinnerung an das 
Trocadéro vor 40 Jahren durch ein Geschenk, eine menschliche Figur in vol-
ler Grösse aus Neu Guinea, die Picasso von Matisse erhält, eine wilde Statue18. 
Durch das weitere Gespräch gelangen sie zum Thema Ästhetik, vorher gab es 
Überlegungen zur Echtheit des Anliegens eines bildenden Künstlers. Picasso 
sagt:”I hate that aesthetic game of the mind […]”19. Und dann erzählt er:

”When I became interested, forty years ago, in Negro art and I made what they 
refer to as the Negro period in my painting, it was because at that time I was 
against what was called beauty in the museums. At that time for most people 
a Negro mask was an ethnographic object. When I went for the first time, at 
Derain’s urging, to the Trocadéro museum, the smell of dampness and rot there 

17  Françoise Gilot, Carlton Lake, Life with Picasso (New York: Avon Books, 1981), 247.
18  Ibid. [“[…] a full-sized human figure that’s completely savage. […] It was carved in arbore-

scent fern, streaked with violent tones of blue, yellow, and red, very barbaric looking and not 
really old. It was larger than life-size, rather battered, its legs attached by strings – just bits and 
piecesbarely hanging together, topped by a featherd head. It was much less handsome than 
many things of New Guinea I had seen.” Das Geschenk erfreut Picasso zuerst gar nicht, weil 
er sich von Matisse missverstanden fühlt hinsichtlich seines Geschmacks. Nach einer Zeit ge-
fällt das Ding ihm jedoch gut.]

19  Ibid., 248.



Bettina von Lintig106

stuck in my throat. It depressed me so much I wanted to get out fast, but I stayed 
and studied. Men had made those masks and other objects for a sacred purpose, 
a magicpurpose, as a kind of mediation between themselves and the unknown 
hostile forces that surrounded them, in order to overcome their fear and horror 
by giving it a form and an image. At that moment I realized that this was what 
painting was all about. Painting isn’t an aesthetic operation; it’s a form of magic 
designed as a mediator between this strange, hostile world and us, a way of seiz-
ing the power by giving form to our terrors as well as our desires. When I came 
to that realization, I knew I had found my way.”20

Nachdem er sein persönliches Schlüsselerlebnis mit ihnen hatte, hätten 
auch andere diese afrikanischen Gegenstände nach Begriffen der Ästhetik be-
trachtet, doch seit seine “Fetische” als gutaussehend gelten würden, interessier-
ten sie ihn nicht mehr, fügt Picasso noch an.21

Auch mit André Malraux hat der vielseitige und als Mensch schwierige 
Künstler22 über seine afrikanische Periode gesprochen. Das Trocadéro Museum 
in seiner alten Form existierte da nicht mehr. Erwähnt wird bei Malraux aus ei-
ner früheren Unterhaltung mit dem, im “Drama der Antithesen”23 Arbeitenden 
zuerst Matisse, welcher Picasso ein afrikanisches Objekt zeigte und während 
dessen über ägyptische Abstraktion redete.24 Picasso sah in den Artefakten der 
“kubistischen” Kollegen aus Afrika aber die “Magie”, in der Wiedergabe durch 
Malraux klingt es wirklich so als sei er selbst verzaubert worden, Picasso sagt:

20  Ibid.
21  Ibid.
22  Françoise Gilot, Carlton Lake, Life with Picasso (New York: Avon Books, 1981).
23  Aussagen zu Picassos afrikanischer Periode sind widersprüchlich, weil der Maler sich unter-

schiedlich geäussert hat. Carl Einstein sagt:”1907: Aufbruch in den Kubismus. Man hat diese 
Zeit als ‘negroide Periode’ bezeichnet und wollte damit den Versuch zur flächenhaften Darstel-
lung des Kubischen geografisch motivieren. Picasso lehnt den Hinweis auf Negerkunst ab:’J’en 
connais pas.’ Abschied von der Symmetrie; man gibt Gestalt, in Flächen geteilt, deren Kontraste 
durch Helldunkel herausgeschliffen werden. Noch schärfer meidet man den damals üblichen 
Kolorismus, man beschränkt die Farbe auf Grau und Braun. Die Fläche wird nur allmählich 
gewonnen. Picassos Stationen folgen nun merkwürdig consequent. Er versucht die grosse Figur. 
Naturgegebenes wird auf einfache Gebilde zurückgeführt. Apollinaire nannte solches ‘instink-
tiven Kubismus’.” [Carl Einstein, “Picasso,” Neue Schweizer Rundschau 21, no. 4 (1928): 266 f.]

24  André Malraux, Picasso’s Mask, transl. June Guicharnaud with Jacques Guicharnaud (New 
York: Holt, Rinehart and Winston, 1976), 10.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 107

Fig. 3-7. Kunstwerke aus dem subsaharischen Afrika

3 4

5a 5b 6

7



Bettina von Lintig108

”The Negro pieces were intercesseurs, mediators, ever since then I’ve known the 
word in French. They were against everything – against unknown, threatening 
spirits. I always looked at fetishes. I understood; I too am against everything. 
I too believe that everything is unknown, that everything is an enemy! Every-
thing! […] Why sculpt like that and not some other way? After all, they weren’t 
Cubists! Since Cubism didn’t exist.”25

Angesprochen wird im Text auch, dass noch am Anfang des 20.Jh., entspre-
chend der Klassifizierung des 19. Jh. Artefakte aus Aegypten und solche der 
Chaldäer (Südmesopotamien) als “Primitive” bezeichnet wurden. Das Troca-
déro Erlebnis stellt Picasso so dar:

“When I went to the old Trocadéro, it was disgusting. The flea Market. The 
smell. I was alone. I wanted to get away. But I didn’t leave. I stayed. I under-
stood that it was very important: something was happening to me, right? –The 
masks weren’t just like any other pieces of sculpture. Not at all. They were mag-
ic things. But why weren’t they Egyptian pieces or the Chaldean? We hadn’t re-
alized it. Those were primitives, not magic things […]”26

Matisse gilt jedoch als der Entdecker der schwarzafrikanischen tribalen Kunst.27 
Nach seiner Erinnerung verlief alles viel profaner als bei seinem Freund Picasso: 
Matisse ging um 1905/6 oft an der Auslage des Geschäfts für exotische Kuriosi-
täten “Père Sauvage” auf der Rue de Rennes in Paris vorbei, auf einer Seite des 
Schaufensters waren mehrere kleine afrikanische Figuren ausgestellt. Ihn habe 
ihre skulpturale “Sprache” interessiert, sagt der Maler.28 Während die europäi-
sche Skulptur Muskeln zeige, um ein Objekt zu umschreiben, somit versuche 
etwas naturnah darzustellen, diktiere in der afrikanischen Skulptur das Medi-
um die Gestalt, die Formen und Proportionen sind erfundene Abstraktionen. 
Matisse betrachtete die Statuen immer wieder, bis er schliesslich eintrat, um 
eine davon für 50 Francs zu kaufen als er sich gerade auf dem Weg zu Gertru-
de Stein befand. Picasso kam dort ebenfalls zum Tee und sie unterhielten sich. 

25  Ibid., 11.
26  Ibid., 10.
27  Henri Matisse, Pierre Courthion, Serge Guilbaut (ed.), Chatting with Henri Matisse: the lost 1941 

interview (Los Angeles: Getty Research Institute, 2013), 72.
28  Ibid., 72-73.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 109

Jetzt bemerkte er auch das neue Objekt. Deshalb redet Gertrude Stein nun da-
rüber, sagt Matisse retrospektiv in einem Interview des Jahres 1941, das jedoch 
erst 2013 publiziert wird. Derain kaufte bald eine grosse Fang Maske.29 Von da 
an war die afrikanische Skulptur ein gemeinsames Interesse dieser Avantgarde 
Gemeinschaft. Schon im Oktober 1906 hat Picasso, inspiriert durch eine klei-
ne Vili Figur aus dem Congo, die Matisse gehörte, Skizzen für ein kommendes 
Werk gemacht, in das er seine ganze Ambition setzte, Les Demoiselles.30

Fig. 8. Kraft-Figur (Nkisi), wahrscheinlich aus dem Vili Stilgebiet, Republik Congo

Wilhelm Worringer, der Verfasser der kunsthistorischen Klassiker “Abstrakti-
on und Einfühlung”31 und “Formprobleme der Gotik”32 berichtet anlässlich 
der Neuausgabe seines ersten Buches im Jahr 1948 im Vorwort über seine eige-
ne “Erscheinung” im alten Trocadéro Museum. Davon soll gleich die Rede sein. 
Da ich mich mit diesem Thema eine Weile befasst habe, kam mir der Gedanke, 
dass es zwischen Picassos Unheil bannenden “Fetischen”, die – nach Worringers 

29  Es dürfte sich um diese Maske handeln: Fang (Gabun), bemaltes Holz, Höhe 48 cm. Musée 
National d”Art Moderne, Centre National d’Art et Culture Georges Pompidou, Paris. Ehemals 
Sammlungen Maurice de Vlaminck, André Derain.

30  Suzanne Preston Blier, Picasso’s Demoiselles: the untold origins of a modern masterpiece (Durham: 
Duke University Press, 2019), preface xii, 81f.

31  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Pi-
per, 1976 (1959)).

32  Wilhelm Worringer, Formprobleme der Gotik, 2nd edition (München: R. Piper & Co., 1912).



Bettina von Lintig110

anthropologischer Stil Theorie – aus dem “Kunstwollen” einer Abwehr entstan-
den sind, also zwischen Worringers Abstraktionthese und Picassos “Epiphanie” 
einige erstaunliche Ähnlichkeiten gibt. Kannten sich die Gleichaltrigen etwa, 
hatten sie vielleicht gemeinsame Bekannte?

Die bahnbrechende Erfahrung des deutschen Studenten im Trocadéro 
während einer Studienreise, der 1907 in Bern in Kunstgeschichte mit Abs-
traktion und Einfühlung promoviert wurde, das Jahr seines Museumsbesuchs 
ist nicht datiert, hatte den individuellen Umständen und seinem Hintergrund 
entsprechend einen anderen Verlauf als bei dem in Paris lebenden spanischen 
Künstler. Er begegnet im Museum für Völkerkunde zufällig dem Berliner So-
ziologen und Kulturphilosophen Georg Simmel, der plötzlich durch eine Tür 
im Hintergrund mit einem Begleiter eintritt. Simmel hat er vorher nur wäh-
rend einer Vorlesung in Berlin zwei Stunden erlebt und war stark von diesem 
Menschen beeindruckt. Gemeinsam befinden sie sich für eine Weile in der 
menschenleeren Institution.Worringer beschreibt dieses schweigsame Ereig-
nis malerisch mit Worten, es löst bei ihm einen Sturzbach der Empfindungen 
und Gedanken aus. Diese Zufallsbegegnung muss in der Halle des Musée de 
Sculpture Comparée im Trocadéro stattgefunden haben, denn erwähnt wer-
den, nur die “Faltengebungen” der “gipsernkalten Nachbildungen mittelal-
terlicher Kathedralplastik”33, die irgendwo aufgestellt waren. Worringer gab 
diese Begegnung den Anstoss zum Inhalt seiner Dissertation. Nach ihrer Ver-
öffentlichung hat er den Kulturphilosophen auch persönlich kennengelent, 
der ihm anerkennend schrieb und noch weiteres Positive ereignete sich. Der 
Student bot mit Abstraktion und Einfühlung (sowie mit seinem zweiten Buch, 
Formprobleme der Gotik) der Avantgarde eine Theorie bevor diese Kunstbe-
wegung überhaupt existiert hat.

Georg Simmel hat schon in dem Vortrag “Die Großstädte und das Geis-
tesleben” des Jahres 1903 die Abstraktionstendenz der Moderne dargelegt. 
Gemessen am Ausbau von Erkenntnissen und gesellschaftlichen Instituti-
onen, die in einer “eigentümlichen Selbständigkeit” unabhängig von ihren 
Erzeugern als erstarrte “krystallisierte Gebilde” fortexistieren, hinke der 
Kulturfortschritt der individuellen Persönlichkeitsbildung hinterher. Dem 
“Überwuchern der objektiven Kultur” war das Individuum weniger und we-
niger gewachsen, es ist zum “Staubkorn” geworden. Simmels Philosophie 

33  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 
1976 (1959)), 9.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 111

möchte aber das Individuelle mit den überzeitlichen Gebilden eines “krys-
tallisierten Geistes” versöhnen.34

Bei Worringer beginnt die Geschichte der Kunst vor etwa 6000 Jahren mit 
der Abstraktion35. Im Rahmen des Themas meines Essays ist Worringers Ver-
ankerung seiner Abstraktionsthese im Handlungshorizont eines sogenannten 
“primitiven” Menschen besonders aufschlussreich. Hier wird nämlich die “Abs-
traktionstendenz” der Moderne mit einem imaginierten “Naturvolk” – viel-
leicht aus Afrika – eventuell auch mit einer vorgeschichtlichen Existenzform-
zusammengeschlossen.

Die am Rand des “Klassischen” – der Westlichen Welt – liegenden Gebie-
te waren ein anthropologischer Forschungsgegenstand und entsprechende Ex-
ponate konnten in völkerkundlichen und archaeologischen Sammlungenbe-
trachtet werden. Es bot sich geradezu an hier etwas aufzuspüren, das damaligen 
etablierten Ordnungen zuwiederlief und jenseits gängiger Vorstellungen der Be-
ziehung von Geist zu Materie lag. Zuersteinmal möchte Worringer die am Klas-
sischen ausgerichtete Aesthetik der Westlichen Welt relativieren. Er sagt:

”Jeder Stil stellte für die Menschheit, die ihn aus ihren psychischen Bedürfnis-
sen heraus schuf, die höchste Beglückung dar. Das muss zum obersten Glau-
benssatz aller objektiven kunstgeschichtlichen Betrachtung werden. Was von 
unserem Standpunkt aus als grösste Verzerrung erscheint, muss für den jewei-
ligen Produzenten die höchste Schönheit und die Erfüllung seines Kunstwol-
lens gewesen sein. So sind alle Wertungen von unserem Standpunkte, von unse-
rer modernen Ästhetik aus, die ihre Urteile ausschliesslich im Sinne der Antike 
oder der Renaissance fällt, von einem höheren Standpunkt aus Sinnlosigkeiten 
und Plattheiten.”36

34  Georg Simmel, Die Großstädte und das Geistesleben (1903), in: Kramme, Rüdiger, Rammstedt, 
Angela, Rammstedt Otthein (hrsg.), Gesamtausgabe Band 7, Aufsätze und Abhandlungen: 1901-
1908 Band I (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995), 130; Helga Grebing (hrsg.), Wilhelm 
Worringer, Claudia Öhlschläger, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (Mün-
chen: W. Fink, 2007), 14-15.

35  Wilhelm Worringer, Schlusswort nach fünfzig Jahren. Zur Neuasugabe von 1959, in: Abstrak-
tion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 1976 (1959)), 22.

36  Ibid., 47.



Bettina von Lintig112

Fig. 9-9b. Schurze der Mbuti, Ituri, DRK

Auch wenn bestimmte Kunststile, die global existieren, sich dem Einfühlungs-
bedürfnis, das in der Westlichen Welt dem “Organisch-Lebenswahren, d.h. dem 
Naturalismus im höheren Sinne, zuneigt,”37 versperrten, hätten sie ihre Berech-
tigung durch das andersgeartete Kunstwollen. Alois Riegl hat diesen Begriff ein-
geführt, bei Worringer wird daraus ein “absolutes Kunstwollen.”38

Die Abhandlung versenkt sich nicht in Details, sondern setzt sich von Be-
ginn an mit Kunst-Psychologie, in den Worten des Verfassers, “Stilpsychologie” 
auseinander. Sie geht von einem universalen Kunstbegriff aus und leitet daraus 
bestimmte Haltungen der Kollektivseele ab, die sich in allgemeinen Stilmerk-
malen objektivieren. Einzelwerke werden nicht in Betracht gezogen. Worringer 

37  Ibid.
38  Ibid., 42.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 113

hat für seine Argumente etwa auf Forschungsergebnisse aus umfangreichem 
Quellenmaterial von Alois Riegl zurückgreifen können.39

Das Kunstschaffen der Welt wird über die Begriffe Abstraktion und Ein-
fühlung analysiert, dies seien die psychologischen Antriebskräften der Kunstge-
schichte. Der Drang zur Abstraktion und der Drang zur Einfühlung werden als 
zwei Gegenpole des Kunstwollens gedacht. Einfühlung in ein Werk war einmal 
die geläufige Herangehensweise an die Kunst: Eine Form “erhält ihre Schönheit 
nur durch unser Vitalgefühl, das wir dunkel in sie hineinversenken.”40 Der Ge-
genpol dazu ist ein Kunstwollen, das vom Abstraktionsdrang bestimmt wird, 
um den es in der Abhandlung vor allem geht. Der Abstraktionsdrang entspricht 
einem Weltgefühl, einem psychischen Verhalten dem Kosmos gegenüber, näm-
lich einer grossen inneren Beunruhigung des Menschen durch die Aussenwelt-
erscheinungen: “Diesen Zustand möchten wir eine ungeheure geistige Raum-
scheu nennen.”41

Die geistige Raumscheu, vielleicht sogar körperliche Platzangst,42 hat Pab-
lo Picasso im Museum von Paris erfahren, dieser gefühlte oder psychischen Zu-
stand verbindet ihn – nach Worringers Theorie – mit afrikanischen Kollegen, 
gegenüber Malraux sagt Picasso:

“[…] Why sculpt like that and not some other way? After all, they weren’t Cub-
ists! Since Cubism didn’t exist. It was clear that some guys had invented the mod-
els, and others had imitated them, right? Isn’t that what we call tradition? But 
all the fetishes were used for the same thing. They were weapons. To help peo-
ple avoid coming under the influence of spirits again, to help them to become 
independent. They’re tools. If we give spirits a form, we become independent. 

39  “Riegl arbeitete von 1881 bis 1886 am berühmten Institut für Geschichtsforschung und da-
nach 11 Jahre am Museum für angewandte Kunst in Wien, Orte, die umfangreiches ‘Quel-
lenmaterial’ (archäologische Materialien von Ausgrabungen, Schriften etc.) besassen, die nur 
mit Hilfe von genauen Detailkenntnissen erschlossen werden konnten.” [Siegfried K. Lang, 
Wilhelm Worringers Abstraktion und Einfühlung. Entstehung und Bedeutung, in: Hannes Böhringer, 
Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 90.]

40  Wilhelm Worringer, Schlusswort nach fünfzig Jahren. Zur Neuasugabe von 1959, in: Abstraktion und 
Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 1976 (1959)), 48.

41  “Wenn Tibull sagt: primum in mundo fecit deus timor, so lässt sich dieses selbe Angstgefühl 
auch als Wurzel des künstlerischen Schaffens annehmen.” [Ibid., 49.]

42  Sie wird in der Abstraktionsthese als Ueberbleibsel aus einer “normalen Entwicklungsstu-
fe des Menschen” erklärt, die ein unterschwelliges Unsicherheitsgefühl zurückliess. [Ibid.]



Bettina von Lintig114

Spirits, the unconscious (people still weren’t talking about that very much), 
emotion – they’re all the same thing. I understood why I was a painter. All alone 
in that awful museum, with masks, dolls made by redskins, dusty manikins. Les 
Demoiselles d’Avignon must have come to me that very day, but not at all be-
cause of the forms; because it was my first exorcism-painting – yes absolutely!”43

Fig. 10. Kapuzen Maske (mbap mteng): Elephant (aka), Bamileke, Grasland von Kamerun

Laut Abstraktion und Einfühlung wurde die durch die verlorene Stellung des Men-
schen im Kosmos bedingte Angst entwicklungsgeschichtlich gesehen durch eine 
rationalistische Entwicklung zurückgedrängt. Bei “primitiven” afrikanischen 
und anderen “Naturvölkern” habe ein kollektiver Drang die Dinge der Aus-
senwelt in abstrakte Formen gebracht, um sich von scheinbar willkürlichen Er-
scheinungen und der bedrohlichen Aussenwelt auszuruhen.44 Die Abstraktion 

43  André Malraux, Picasso’s Mask, transl. June Guicharnaud with Jacques Guicharnaud (New York: 
Holt, Rinehart and Winston, 1976), 11.

44  Wilhelm Worringer, Schlusswort nach fünfzig Jahren. Zur Neuasugabe von 1959, in: Abstraktion und 
Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 1976 (1959)), 49-50.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 115

korreliert mit bestimmten Stilgebieten des subsaharischen Afrika, mit bestimm-
ten formalen, skulpturalen Lösungen von Werkstatt-Traditionen oder hervorra-
genden Individuen, die auf einige Künstler der westlichen Welt am Beginn des 
20.Jh. inspirierend wirkten und ihnen selbst eine neue Darstellungsweise eröff-
net haben. Dies geschah etwa um die gleiche Zeit wie Worringer seine Thesen 
verfasst hat. Es könnten formale Geheimnisse und ihre Verwirklichung Ateliers 
durchzuckt haben, ehe sie zu einem Schreibtisch abstrahlten?45

Ob Worringer und Picasso voneinander gewusst haben, war oben noch 
die Frage gewesen: Eine Verbindung über den deutschen Kunsthändler Da-
niel-Henri Kahnweiler ist sicher nicht unwahrscheinlich, der wiederum auch 
mit Wilhelm Uhde näher bekannt war, dazu soll gegen Ende dieses Textes et-
was gesagt werden. Der Deutsche, Jahrgang 1884, hat nach einer Banklehre be-
reits 1907 in Paris eine kleine Galerie eröffnet, bald so, bald so wurde er auch 

45  Wilhelm Niemeyer, Die Kunst und die Kunstschriftsteller, in: Im Kampf um die Kunst: die Antwort 
auf den “Protest deutscher Künstler”: mit Beiträgen deutscher Künstler, Galerieleiter, Sammler und Schrift-
steller (München: R. Piper, 1911), 99-105.

Fig. 11. Männliche Figur; Bildhauer aus der Hungaan Stil-Region. DR Kongo



Bettina von Lintig116

Picassos Kunsthändler und blieb es Jahrzehntelang.46 Aus einer Korrespondenz 
zwischen ihm und dem abstrakten Künstler und Dadaisten Hans ( Jean) Arp47 
geht hervor, dass sie sich mit Worringers Thesen befasst haben. Am 23. Juni 
1916 schreibt Arp an Kahnweiler über seine gerade abgeschlossene Lektüre 
von Abstraktion und Einfühlung, das Buch beeindrucke ihn sehr. Kahnweiler 
und Worringer müssen sich persönlich gekannt haben, denn Arp nennt ihn im 
Brief “Ihr Freund”.48

Aus Arps Briefzeilen wird ersichtlich, dass ihm das Ding an sich im Text des 
deutschen Kunsthistorikers aufgefallen ist. Er fragt sich, wo dieses sich wohl 
befindet: “Im Gegensatz zu Worringer, der die Hauptkraft im Individuum lo-
kalisiert, nehme ich ‘das Ding an sich’ in bestimmten Landschaften, bestimm-
ten Objekten, in Tagen und Nächten wahr und denke, dass bestimmte Bezie-
hungen von Formen, Oberflächen, Linien, Farben weniger das Ergebnis einer 

46  “In February 1907, Kahnweiler settles in Paris and opens his first gallery on rue Vignon. Very 
quickly he forms ties with the avant-garde painters, Picasso, Braque, Gris, Derain and others. 
When World War I breaks out he is in Italy. To avoid being drafted, if he goes to Germany, or 
arrested, if he returns to France, he is forced to flee to Switzerland.” [Hélène Seckel, Anthology 
of Early Commentary on Les Demoiselles d’Avignon, in: William Rubin, Hélène Seckel, Judith Cou-
sins, Les Demoiselles d’Avignon (New York: The Museum of Modern Art, 1994), 234]. Bei Fran-
çoise Gilot und Carlton Lake werden Treffen von Picasso mit Kahnweiler beschrieben, z.B. 
Françoise Gilot, Carlton Lake, Life with Picasso (New York: Avon Books, 1981), 56.

47  Jean Arp hat seine Werke mit der Gruppe “Der blaue Reiter” ausgestellt und er nahm an Aus-
stellungen mit Henri Matisse teil. Er kannte Wasily Kandinski näher, dieser war mit Worrin-
ger ebenfalls bekannt.

48  Brief: ”[…] J’ai términé aujourd’hui le livre de votre ami. Je le considère comme le livre le plus clair que 
je conaisse sur l’art moderne […] A un endroit j’ai eu le sentiment qu’il fallait determiner plus précisé-
ment ‘la chose en soi’, comme dit votre ami, ou plutôt l’endroit où elle se situe. A l’inverse de Worrin-
ger qui situe la force principale dans l’individu, je perçois ‘la chose en soi’ dans certains paysages, cer-
tains objets, dans les jours et les nuits et je pense certaines relations de forms, de surfaces, de lignes, de 
couleurs sont moins le résultat d’un individue doué qu’elles ne proviennent de la ‘chose en soi’ qu’on 
devrait vénerer. Je parle de cela en particulier car voilà ce qui me préoccupe continuellement. J’aime-
rais bien discuter un jour avec vous des nombreux passages de ce livre qui me tiennent à coeur […] 
A propos du livre je dois ajouter quelques mots pour éclairer mon travail; comme je‘ai dit en passant et 
de manière quelque peu superficielle, il n’y a pas d’objet dans mes oeuvres, c’est pourquoi j’éprouve la 
nécessité de les expliciter. Elles reapellent certains objets, par exemple certains forms de bois, certains 
formes de plantes. C’est pourquoi je me sens parfois attire par la broderie, d’autres fois par le dessin.” 
[Veröffentlicht in: Donation Louise et Michel Leiris: Collection Kahnweiler-Leiris (Paris: Centre Georges 
Pompidou, Musée National d'Art Moderne, 1985), zit. nach Ralf Ubl, Wilhelm Worringer, Hans Arp und 
Max Ernst bei den Müttern: Überlegungen zum Primitivismus der deutschen Avantgarde, in: Hannes Böhrin-
ger, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 121.]



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 117

individuellen Begabung sind, als dass sie aus dem ‘Ding an sich’ kommen, das 
man verehren sollte. Ich spreche vor allem davon, weil gerade dies mich stän-
dig beschäftigt.”49

Abstraktion und Einfühlung sollte eine Psychologie des Kunstbedürfnisses 
sein, die eine Geschichte des Weltgefühls wäre.50 Die Stelle, wo Worringer an-
geblich die “Hauptkraft im Individuum lokalisiert” finde ich nicht. Das Ding 
an sich dient ihm in einigen zentralen Textpassagen dazu eine Verbindung zwi-
schen dem Ursprung der Kunst und der Situation der Gegenwart herzustellen, 
einmal erscheint es sogar als grundsätzliche Kritik der Aufklärung:

“Um einen kühnen Vergleich zu brauchen: bei dem primitiven Menschen ist 
gleichsam der Instinkt für das Ding an sich am stärksten. Die zunehmende geis-
tige Beherrschung der Aussenwelt und die Gewöhnung bedeuten ein Abstump-
fen, ein Getrübtwerden dieses Instinkts [für das Ding an sich]. Erst nachdem der 
menschliche Geist in jahrtausendelanger Entwicklung die ganze Bahn rationalis-
tischer Erkenntnis durchlaufen hat, wird in ihm als letzte Resignation des Wis-
sens das Gefühl für das ‘Ding an sich’ wieder wach. Was vorher Instinkt war, ist 
nun letztes Erkenntnisprodukt.”51

In einem Anhang zur 3. Auflage von Abstraktion und Einfühlung, 1910, spricht 
der Verfasser von einem “Kraftaufwand, wie ein sinnloses sich im Kreise dre-
hen. Dann unterliegen wir dem bitteren Zwang, die andere Seite des Gesche-
hens zu sehen, die uns zeigt, wie jeder Fortschritt des Geistes das Weltbild ver-
äusserlichte und verflachte, wie es Schritt für Schritt erkauft werden musste 
mit dem Verkümmern des der Menschheit angeborenen Organs für die Uner-
gründlichkeit der Dinge. Man mag sich auf den Ausgangspunkt zurückversetzen 

49  Wie Anm. 48. Brief, ins Deutsche übersetzte Passage.
50  Ausserdem soll die Psychologie des Kunstbedürfnisses (verkürzt ausgedrückt) gleichwertig 

neben einer Religionsgeschichte stehen. [Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein 
Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 1976 (1959)), 46.]

51  Das Zitat geht noch weiter: “Vom Hochmut des Wissens herabgeschleudert steht der Mensch 
nun wieder ebenso verloren und hilflos dem Weltbild gegenüber wie der primitive Mensch, 
nachdem er erkannt hat, ‘dass diese sichtbare Welt, in der wir sind, das Werk der Maja sei, ein 
hervorgerufener Zauber, ein bestandsloser, an sich wesenloser Schein, der optischen Illusion 
und dem Traume zu vergleichen, ein Schleier, der das menschliche Bewusstsein umfängt, ein 
Etwas, davon es gleich falsch und gleich wahr ist, zu sagen, dass es sei, als dass es nicht sei.’ 
(Schopenhauer, Kritik der Kantischen Philosophie).” [Ibid., 52-53.]



Bettina von Lintig118

Fig. 12. Hans ( Jean) Arp, Illustration Titelbild

Fig. 12a. Jean (Hans) Arp, Automatic Drawing



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 119

oder auf den Endpunkt stellen, der für uns Kant heisst, von beiden Punkten aus 
erscheint unsere europäisch-klassische Kultur in derselben Beleuchtung einer 
grossen Fragwürdigkeit.”52

Die Aufklärung als solche wird nachgehakt. Um der transzendentalen 
Kunst im Sinn von Worringer gerecht zu werden, soll das künstlerische Tun 
und Erleben sich ein Bild von den Dingen schaffen, das sie “weit über die End-
lichkeit und Bedingtheit des Lebendigen hinausrückt in eine Zone des Notwen-
digen und Abstrakten.”53 Mit dieser Art der ganz weltabgewandten Abstrakti-
on war Jean Arp nicht einverstanden, eine Anregung gab ihm die Idee dennoch.

Er sieht einen Unterschied zwischen seinem eigenen Kunstwollen und Wor-
ringers Auffassung. Arp befindet sich mit seiner Kunst nicht in einem Wider-
stand zur Welt, der aus “Raumscheu” und gegen den chaotischen “Ursprung” 
seine kristallinische, abstrakte Formung setzen muss. Während für Worringer 
der transzendentale Akt in einer geometrisch-stabilen Form liegt, möchte Arp 
das Ding an sich in biomorphen Gebilden erreichen, die an weiche Holz – oder 
Pflanzenformen erinnern.54 Der Künstler “fühlt sich ein”, könnte das heissen, 
und gelangt zur abstrakten Darstellung. Menschenfernes Sosein, so fasst Jean 
Arp das Ding an sich auf, befindet sich im Flüchtigen, dem Wechsel von Nacht 
und Tag, in Rand – und Zwischenreichen.55

In Paris hatte Arp 1914 sein Portait von Modigliani zeichnen lassen, er 
lernte auch Picasso, Delauny und andere Kunstweltleute kennen. Im gleichen 
Jahr war er in Köln und fand in Max Ernst einen Geistesverwandten,56 dieser 
war auch mit Wilhelm Worringer gut bekannt. Er verfasste einige Jahre spä-
ter ein ziemlich böses Dada Gedicht über den Kunsthistoriker, der seit 1919 
Hochschullehrer an der Universität Bonn war, wo er 1920 zum a.o. Professor 
ernannt wurde57 und dessen übervollen Terminkalender. Der Titel “profetor 

52  Ibid., 176.
53  Ibid., 179.
54  Ralf Ubl, Wilhelm Worringer, Hans Arp und Max Ernst bei den Müttern: Überlegungen zum Primiti-

vismus der deutschen Avantgarde, in: Hannes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worrin-
gers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 121.

55  Ibid., 126.
56  John Russell, “Art View. Jean Arp – A Pioneer worthy of Honor,” The New York Times, 10 Au-

gust 1986, accessed 2 July 2025. https://www.nytimes.com/1986/08/10/arts/art-view-jean-
arp-a-pioneer-worthy-of-honor.html, section 2, page 1.

57  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: 
Piper, 1976 (1959)), Klappentext.



Bettina von Lintig120

DaDaistikus” scheint sich auf den entwicklungsgeschichtlichen Notwendig-
keits-Anspruch des jungen Gelehrten zu beziehen. In Max Ernsts Statement 
erscheint auch der Name von Picasso.58 Arp gehörte zu den Gründern der Zü-
richer Dada Gruppe. Nach eigener Aussage begann er 1910–1911 etwas herzu-
stellen, was jetzt abstrakte Kunst genannt wird. 1912 fuhr er nach München, 
wo er Kandinsky anrief, der ihn ermutigte. Zusammen mit Mitgliedern von 
“Der Blaue Reiter” stellte Arp auch aus. Ende des Jahres nahm er mit Werken 
an einer Ausstellung in Zürich teil, die Matisse, Robert Delauny und Kandins-
ky zeigte.59 Ob belegt ist, dass es zwischen diesen Persönlichkeiten Geistesblit-
ze und einen Gedankenaustausch gab und welcher Art diese gewesen sind, kann 
ich nicht bestimmen. Doch vorstelllbar wäre es auf jeden Fall, dass sie sich auch 
über kunstphilosophische Fragen unterhielten.

Als Worringers Buch über Abstraktion und Einfühlung zunächst als Disser-
tationsdruck und im Jahr darauf bei einem bekannten Verlag erschien, hatte es 
den grössten Erfolg und wurde über die Jahre etliche Male neu verlegt und in 
mindesten 9 Fremdsprachen übersetzt.60 Nach dem Erscheinenen seiner Ar-
beit ist der Kunsthistoriker für bildende Künstler, die dem Abstrakten nahe-
standen, bis in das Jahr 1921, in dem er mit dem Expressionismus abrechnete, 
fast ein Wunsch-Theoretiker gewesen. Beide frühen Abhandlungen Worrin-
gers, Abstraktion und Einfühlung und Formprobleme der Gotik, sind den theoreti-
schen und künstlerischen Interessen der “abstrakten” und der “sensualistischen” 

58  Ralf Ubl, Wilhelm Worringer, Hans Arp und Max Ernst bei den Müttern: Überlegungen zum Primitivis-
mus der deutschen Avantgarde, in: Hannes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers 
Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 127f; [In Ernsts früheren Arbeiten kann je-
doch ebenfalls ein Interesse für den gotischen Geist der modernen Malerei festgestellt werden, 
“[…] einzelne formale Merkmale verweisen auf das Ideal der ‘geheimen Gotik’, die Worringer 
vom vorzeitlichen Ornament über das Mittelalter zu Dürer und Grünewald bis in den Barock 
und Expressionismus fortwirken sah.” (Ibid., 131.)]

59  John Russell, “Art View. Jean Arp – A Pioneer worthy of Honor,” The New York Times, 10 Au-
gust 1986, accessed 2 July 2025, https://www.nytimes.com/1986/08/10/arts/art-view-jean-
arp-a-pioneer-worthy-of-honor.html, section 2.

60  “Im Jahr 1907 erschien der Dissertationsdruck, 1908 die Arbeit als Buch im Piper Verlag Mün-
chen – bis 1921 in zwölf Auflagen, dann – jeweils in zahlreichen Auflagen – als Neudruck 1948, 
1959 und 1976. Übersetzungen ins Englische, Französische, Italienische, Katalanische, Nie-
derländische, Rumänische, Spanische, Tschechische und Ungarische begleiteten die Auflagen 
und Neudrucke.” [Helga Grebing (hrsg.), Wilhelm Worringer, Claudia Öhlschläger, Abstrak-
tion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: W. Fink, 2007), 7.]



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 121

Expressionisten nahegekommen, er war im Grunde jedoch kein Bewunderer 
des Expressionismus.61

In einem Artikel des Jahres 1911 beschrieb Worringer bildende Künstler der 
Zeitenwende, “die ihres Individualismus müde sind, ohne die Kraft zur vorbehalt-
losen Allgemeingültigkeit wiedergewinnen zu können.”62 Hier waren andere an-
gesprochen, als diejenigen, die sich nun für Worringers Thesen begeisterten; in 
ihren Erinnerungen beschreibt die Frau des expressionistischen Malers August Ma-
cke, Elisabeth, die damalige Ausgangslage für die so überaus erfolgreichen Schrif-
ten:”…die meisten von ihnen schafften sie sich an oder liehen sie untereinander 
aus. Endlich einmal ein Akademiker, der diesen neuen Ideen aufgeschlossen und 
verständnisvoll gegenüberstand, der vielleicht für sie eintreten und sie verteidigen 
würde gegen so viele konservativ eingestellte Kunsthistoriker, die von vornherein 
alles Neue, Ungewohnte ablehnten und sich gar nicht erst damit beschäftigten.”63

Der Begriff des “Nordisch-Gotischen” ist ausgehend von Worringers Thesen 
geprägt worden und das bestehende Ideal des “Klassischen” wurde relativiert. Wie 
es scheint, überrascht die für ihn selbst doch sehr positive Wirkungsgeschichte 
den Vordenker. Rückblickend bezeichnet er sich einmal als Medium von Zeitnot-
wendigkeiten64. Das betrifft jedoch weniger seine Abstraktionstheorie, die nicht 
sehr stichhaltig ist,65 als sein Anliegen den Blickwinkel für Kunst zu erweitern, 

61  Barbara Copeland Buenger, Das Italien Max Beckmanns i Wilhelm Worringers, in: Hannes Böhrin-
ger, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 
142. [Worringer neigte zu einer eher konservativen Einschätzung der Moderne, verwurzelt 
in der figürlichen Tradition. Ihm gefielen Hans von Marée, Hildebrand, Ferdinand Hodler.]

62  Wilhelm Worringer, “Zum Problem der modernen Architektur,” Neudeutsche Bauzeitung 7 
(1911): 498, zit. nach: Siegfried K. Lang, Wilhelm Worringers Abstraktion und Einfühlung. Entste-
hung und Bedeutung, in: Hannes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstge-
schichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 113.

63  Elisabeth Erdmann-Macke, Erinnerungen an August Macke (Stuttgart: Kohlhammer, 1962), 21, 
zit. nach: Siegfried K. Lang, Wilhelm Worringers Abstraktion und Einfühlung. Entstehung und Bedeu-
tung, in: Hannes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (Mün-
chen: Wilhelm Fink, 2002), 113.

64  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 
1976 (1959)), 7.

65  Er war eigentlich ein “frei schwebender Rezipient und konnte nur die Ergebnisse Riegls in seine 
Kategorien einpassen, wobei Riegls Begriffe ‘Objektivismus’ und ‘Subjektivismus’, Abkömmlinge 
der Hegelschen Geistphilosophie, von ihm in psychologische Antriebskräfte von Kunstgeschich-
te (Abstraktion und Einfühlung) transformiert wurden” urteilt Siegfried K. Lang. [Siegfried K. 
Lang, Wilhelm Worringers Abstraktion und Einfühlung. Entstehung und Bedeutung, in: Hannes Böhringer, 
Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 91.]



Bettina von Lintig122

auch auf vorklassische und aussereuropäische Kunstrichtungen, die bis dahin als 
naiv oder unbeholfen eingeschätzt wurden. Als er zunächst seinen Namen zur 
Verfügung stellt, um die neue Vorkriegskunst zu unterstützen, begrüsst er beson-
ders die moderne Hinwendung zur aussereuropäischen Kunst.66

Fig. 13. Handgemalte Masken und Figuren aus Südafrika, dem Kongogebiet und Loango

Fig. 13a. Pausen der handgemalten Masken

66  Barbara Copeland Buenger, Das Italien Max Beckmanns i Wilhelm Worringers, in: Hannes Böhringer, 
Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 142.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 123

Fig 14. Handgemalte Masken aus Kamerun, von den Yoruba, Fulbe-Sucu, Senegambien

Fig 14a. Pausen der handgemalten Masken

Ebenfalls im Jahr 1911 wird der Kunsthistoriker in einen Disput hinein-
gezogen, der sich deutschlandweit ausdehnte, ausgelöst durch die angeblich zu 
hohe Summe, die beim Ankauf des Bildes Mohnfeld von Vincent van Gogh 
durch ein Bremer Museum ausgegeben wurde. Von breiten Kreisen wird der 
Ankauf als deutschfeindlich eingestuft. Der ehemalige Worpsweder Land-
schaftsmaler Carl Vinnen veröffentlicht unter dem Titel “Ein Protest deutscher 
Künstler” eine Streitschrift, die von 118 Künstlern unterzeichnet wird. Deut-
sche Künstler, die noch impressionistisch malen, fühlen sich mit ihren Arbei-
ten zurückgesetzt und vernachlässigt.



Bettina von Lintig124

Wassily Kandinsky, wie auch Franz Marc, gehören der fortschrittlichen Ge-
genpartei an, die sich für neue Kunstströmungen aus Frankreich und die “Jung-
pariser” einsetzt. Sie wollen Worringer für die Herausgabe der Gegenschrift “Im 
Kampf um die Kunst”67 gewinnen. Worringer verfasst schliesslich einen Beitrag, 
der auf wenigen Seiten seine Art zu denken wiedergibt: Die Krise der Kunstvor-
stellungen und Erwartungen kann seinerzeit nicht geleugnet werden. Die Po-
lemik der Gegenpartei macht ihm zu schaffen. Auch wenn es ein paar belang-
lose Mitläufer in der Sache, für die er sich jetzt einsetzt, geben mag, so sieht er 
vor allem “ernste suchende Künstler, die bei allem sachlichen Selbstbewusst-
sein persönlich voller Bescheidenheit sind […]”68 Doch andererseits haben die 
neuen Bewegungen für ihn einen experimentellen Charakter, der vor dem Un-
verständlichen und absurd Scheinenden nicht Halt macht. Die Protagonisten 
würden dabei jedoch ihrem entwicklungsgeschichtlichen Instinkt folgen. Wes-
halb er sich später konsequent von den Expressionisten zurückzieht, lässt sich 
auch schon in seinem Text erahnen, seine Erwartungen und Wertigkeiten sind 
sehr hoch, er sagt: “Ja, ich glaube nicht fehlzugehen, wenn ich die tiefste Wurzel 
dieses neuen künstlerischen Wollens gerade in der Überwindung des Subjektiv-
Willkürlichen und nur Individuell-Bedingten sehe.”69 “Den äusseren Symbolis-
mus […] wollen wir in das innerste Innere des Kunstwerks zurückdrängen, da-
mit er von hier mit elementarer Notwendigkeit ausstrahlt, befreit von jedem 
Dualismus von Form und Inhalt.”70 Um dahin zu gelangen bedarf es eines “pri-
mitiven Sehens”, das den letzten elementaren Wirkungsmöglichkeite der Kunst 
nahekommen kann, die durch kein europäisches Wissen gebrochen wird. Dafür 
kann die afrikanische (oder andere) tribale Kunst eingesetzt werden. Das Feh-
len des Dualismus von Inhalt und Form sei ”…das schlichte Geheimnis der my-
thischen Wirkung primitiver Kunst […] Kurz, die primitive Art des Sehens, zu 
der wir uns zwingen, ist nur ein Mittel, den letzten elementaren Wirkungsmög-
lichkeiten der Kunst nahe zu kommen. So wie Faust zu den Müttern, so wagen 
wir es, in das Reich der noch unartikulierten Formung hinabzusteigen, um mit 
einer neuen, mit elementaren Wirkungskräften gesättigten Form wieder an die 

67  Im Kampf um die Kunst: die Antwort auf den “Protest deutscher Künstler”: mit Beiträgen deutscher Künstler, 
Galerieleiter, Sammler und Schriftsteller (München: R. Piper, 1911).

68  Wilhelm Worringer, Entwicklungsgeschichtliches zur modernsten Kunst, in: Im Kampf um die Kunst: 
die Antwort auf den “Protest deutscher Künstler”: mit Beiträgen deutscher Künstler, Galerieleiter, Samm-
ler und Schriftsteller (München: R. Piper, 1911), 93.

69  Ibid., 94.
70  Ibid., 96.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 125

Oberfläche zu kommen. Das ist der Sinn der ‘Primitivitäts – und Originalitäts-
hascherei’, des ‘willkürlichen snobistischen Archaismus’, den man den Kunst-
bestrebungen vorwirft.”71

Der Pendelschlag zum Afrikanischen (“Primitiven”) würde dort nicht ste-
henbleiben. Es sei nur “ein grosses Atemholen, bevor das neue und entscheiden-
de Wort der Zukunft gesprochen wird. […] und wie stark kann diese Zukunfts-
kunst werden, die nach der Verarbeitung der elementarsten und mächtigsten 
Formensprache sich wieder zur engen Tradition und damit wieder zu sich selbst 
zurückfindet. Um dieser Zukunftshoffnung willen lassen wir uns gerne als ver-
stiegene urteilsunfähige Theoretiker und als betrogene Betrüger ansehen. Von 
solchen entwicklungsgeschichtlichen Blickwinkeln umfangen, entrücken wir al-
lerdings der engen Sphäre, in der Herr Vinnen über deutsche und französische 
Kunst streitet und uns mit Marktstatistiken überzeugen will.”72

In Formprobleme der Gotik fragte Worringer, wie Kunsttatsachen verständ-
lich gemacht werden sollen, die ausserhalb des eigenen Schönheitsbegriffs lie-
gen. Als Lösung schlägt er die Trennung von Aesthetik und objektiver Kunst-
theorie vor. Das “Primitive” ortet er auch in Menschen aus der Westlichen Welt; 
er nennt es Instinkt: die “geheime Unterströmung unseres Wesens, die wir als 
die letzte Instanz unseres Empfindens, als die grosse irrationelle Unterschicht 
unter dem Oberflächentrug der Sinne und des Intellekts in uns spüren und zu 
der wir in den Stunden der grössten und schmerzlichsten Einsicht hinabsteigen, 
so wie Faust zu den Müttern hinabstieg.”73

Dasselbe sagte Worringer in seiner Stellungnahme zum Künstlerstreit. In 
Formprobleme der Gotik teilt er die Menschheit entwicklungsgeschichtlich nach 
Grundtypen ein: “primitiver – klassischer – orientalischer Mensch”. Der Ins-
tinkt sei hier der Unergründlichkeit der Erscheinungswelt am nächsten und 
wisse um die Beschränktheit menschlicher Erkenntnis. Aus dieser Bedingung 
heraus schafft sich der “primitive” Mensch in “freier seelischer Tätigkeit Sym-
bole des Notwendigen in geometrischen und stereometrischen Gebilden.”74 Die 
Beschwörungskraft liege im Anorganischen: Dreiecken, Quadraten, Kreisen 

71  Ibid., 96.
72  Ibid., 97.
73  Wilhelm Worringer, Formprobleme der Gotik, 2nd edition (München: R. Piper & Co., 

1912), 14.
74  Ibid., 16.



Bettina von Lintig126

und einer geometrischen Ornamentik.75 Die Abstraktion bedeutet das Meis-
tern eines Chaos.

Um 1910 waren Worringers Thesen und sein altmodisches Pathos Aus-
druck desselben Zeitgeists wie die Kunst des Expressionismus gewesen. Vom 
Expressionismus, besonders in der sensualistischen Variante der Gruppe “Die 
Brücke” und Emil Noldes zeigt Worringer sich nach einem Jahrzehnt mass-
los enttäuscht je erfolgreicher sie wurden. Ihm fehle die “expressive Spirituali-
tät” der gotischen Kunst. In dem Aufsatz “Künstlerische Zeitfragen”76 rechnet 
er ab, zwar habe die Kunstrichtung sich durch eine illustre Ahnenreihe aus Ba-
rock, Gotik, asiatischer und afrikanischer (“primitiver”) Kunst legitimiert, sei-
ne ursprünglich angelegte metaphysische Schau habe er jedoch durch Forma-
lismus verraten und wäre zum miniatur Atelier-Expressionismus verkümmert, 
der in der Vitrine, im Museum oder als Wandschmuck endete, es sei eine “Als-
ob-Revolte”.77 Den wahren Expressionismus und dessen Geist findet er, nach 
einer kurzen Phase des Kunstnihilismus à la Dada (vielleicht war ihm gar nicht 
bewusst, dass seine Thesen hier auch ein Thema wurden), wiedergeboren in 
der philosophischen Anthropologie, etwa bei Max Scheler und wahrscheinlich 
denkt er auch an sich selbst.78

Leitmotiv von Worringer ist die anthropologische Frage nach dem letz-
ten nicht mehr ableitbaren Grund menschlicher Kreationen. Die Antwort wird 
weltweit in den tiefsten Schichten der menschlichen Kollektivseele gefunden 
wo sich evolutionsbiologisch Mensch und Tier voneinander trennten.79 An-
dererseits existiert für ihn ein Ding an sich, ein Wille, wie in der Philosophie 
von Arthur Schopenhauer. Dass Worringer sich auf Schopenhauer beruft bei 

75  Ibid.
76  Wilhelm Worringer, Künstlerische Zeitfragen (München: H. Bruckmann, 1921), in: Fragen und 

Gegenfragen (München: Piper, 1956), 106-129, zit. nach Ralf Ubl, Wilhelm Worringer, Hans Arp 
und Max Ernst bei den Müttern: Überlegungen zum Primitivismus der deutschen Avantgarde, in: Han-
nes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wilhelm 
Fink, 2002), 119.

77  Siegfried K. Lang, Wilhelm Worringers Abstraktion und Einfühlung. Entstehung und Bedeutung, in: 
Hannes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wil-
helm Fink, 2002), S.115.

78  Ralf Ubl, Wilhelm Worringer, Hans Arp und Max Ernst bei den Müttern: Überlegungen zum Primiti-
vismus der deutschen Avantgarde, in: Hannes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worrin-
gers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 120.

79  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 
1976 (1959)), 49f.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 127

seiner Verwendung des Ding an sich, nicht auf Kant, steht in seinem Text, wo 
er Schopenhauer erwähnt. Die Verwendung des Begriffs in Kants Philosophie: 
nämlich ein notwendig Gedachtes, aber ein Unbekanntes und Unerkennba-
res, das erkenntnistheoretisch anerkannt werden muss, zugleich aber auch eine 
metaphysische Bedeutung hat, ist geläufiger. Der von Worringer zitierte Satz80 
stammt aus dem, den vier Büchern von “Die Welt als Wille und Vorstellung” 
beigefügten, Anhang “Kritik der Kantischen Philosophie”. Er wurde dort aus 
einem Abschnitt entnommen, der “Kants grösstes Verdienst ist die Unterschei-
dung der Erscheinung vom Dinge an sich”81 betitelt ist, in dem der Philosoph 
sich mit dem Ding an sich Kants ausführlich befasst und ihn zuerst einmal über-
schwänglich lobt: die “Sonderung der Erscheinung vom Dinge an sich in ih-
rer Begründung [übertraf ] an Tiefsinn und Besonnenheit Alles [weit], was je 
dagewesen.”82 Auf eine völlig neue Weise, auf einem neuen Weg und von einer 
neuen Seite habe Kant Platons Höhlengleichnis aus dem Staat hier rein intel-
lektuell wiedergegeben. Fast jeder kennt es, das Höhlengleichnis; die in einer 
dunklen Höhle festgeketteten Menschen sehen weder das echte, ursprüngliche 
Licht, noch die wirklichen Dinge, sondern nur das schwache Licht des Feuers 
in der Höhle und die Schatten wirklicher Dinge, die hinter ihrem Rücken an 
diesem Feuer vorüberziehen; Sie meinten aber, die Schatten seien die Realität 
und die Bestimmung ihrer Abfolge sei die echte Weisheit. Die den Sinnen er-
scheinende Welt habe kein wahres Sein, sondern nur ein unaufhörliches Wer-
den, sie sei, und sei auch nicht, sie aufzufassen sei sowohl eine Erkenntnis wie 
auch ein Wahn, interpretiert Schopenhauer dieses. An anderer Stelle sagt er:”…
ich bekenne, das Beste meiner eigenen Entwicklung, nächst dem Eindrucke der 
anschaulichen Welt, sowohl dem Werke Kants, als dem der heiligen Schriften 
der Hindu und dem Platon zu verdanken.”83 In seiner eigenen Philosophie hat 
Schopenhauer den Willen (kosmische Energie, Brahman) als Ding an sich be-
zeichnet, dessen vielfältige Ausformungen die Welt bilden, die sich in unserer 
Vorstellung spiegelt; die Welt als Wille und Vorstellung.84

Bis in das 21.Jahrhundert hat Abstraktion und Einfühlung seine gröss-
te Wirkung nicht in der akademischen Kunstgeschichte, wie sie an den 

80  Ibid., 52-53.
81  Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung. 1. Vier Bücher, nebst einem Anhang, der die 

Kritik der Kantischen Philosophie enthält (Zürich: Haffmans, 1988 (Leipzig, 1859)), 536.
82  Ibid.
83  Ibid., 533.
84  Persönliche Auskunft Urs App, April 2021 – Ich möchte mich sehr herzlich bedanken.



Bettina von Lintig128

deutschen Universitäten gelehrt wird, von der Worringer oft als Aussenseiter 
abgestempelt wurde. Stattdessen fanden bildende Künstler, Architekten und 
Schriftsteller in ihm einen Vordenker.85 Für seine originellen Gedankengänge 
soll der junge Worringer nach Zeitzeugenaussagen mehr Impulse durch Ge-
spräche und Begegnungen erhalten haben als durch systematische Studien. 
Woringer sagte von sich selbst, “ich bin autodidaktisch zu meiner Entwick-
lung gekommen.” 86

Der oben bereits erwähnte, seit 1904 in Paris lebende Wilhelm Uhde hat 
einen diplomatischen Beitrag in der schon erwähnten Textsammlung gegen 
den Protest der Künstler veröffentlicht.87 Er war Kunstkritiker, Sammler und ein 
privater Kunsthändler. Als er gerade ein Bild von Picasso gekauft hatte, lernte 
er im Jahr 1905 den Maler persönlich im Café Le Lapin Agile kennen.88 In der 
deutschen Streit-Broschüre wird er der Abteilung “Künstler” zugeordnet. Es 
existiert ein kubistisches Portaitbild Uhdes, das Picasso im Jahr 1909–10 gemalt 

85  Helga Grebing, Vorwort, in: Helga Grebing (hrsg.), Wilhelm Worringer, Claudia Öhlschläger, 
Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: W. Fink, 2007), 8; Hannes 
Böhringer, Vorwort, in: Hannes Böhringer, Beate Söntgen (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunst-
geschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 7-8.

86	 Helga Grebing, Vorwort, in: Helga Grebing (hrsg.), Wilhelm Worringer, Claudia Öhlschlä-
ger, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: W. Fink, 2007), 
7. [Grebing sagt: ”Als Worringer seine Dissertation schrieb, war er bereits den Schriftstellern 
Heinrich Mann und Paul Ernst sowie dem Philosophen Georg Simmel persönlich begegnet, 
antichambrierte in München im Vorhof Stefan Georges […] Bald gehörten August Macke, 
Franz Marc, Wassily Kandinsky und Gabriele Münter, aber auch Cuno Amiet zu seinen Ge-
sprächspartnern. Zu schweigen von den vielen Dialog- und Korrespondenzpartnern in den 
1920er Jahren.” Wilhelm Worringer ist in Aachen geboren und in Köln aufgewachsen. Seine 
Mutter hatten die Pachtlizenz des Restaurants im Zoo von Köln, die ersten Tiergehege wur-
den im damals populären maurischen Stil errichtet. Im19. Jahrhundert gastierten hier auch 
sog.Völkerschauen.Woringer sagte von sich selbst,” […] ich bin autodidaktisch zu meiner Ent-
wicklung gekommen” (Siegfried K. Lang, Wilhelm Worringers Abstraktion und Einfühlung. Entste-
hung und Bedeutung, in: Böhringer, Hannes, Söntgen, Beate (hrsg.), Wilhelm Worringers Kunst-
geschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 82.) Ihm ging es mehr um das Wort (Ibid., 88.) Er 
war ein freischwebender Rezipient, der intuitiv etwas aufnahm und verarbeitete und konnte 
die Ergebnisse Riegels in seine Kategorien einpassen. (Ibid., 91.)]

87  Wilhelm Uhde, in: Im Kampf um die Kunst: die Antwort auf den “Protest deutscher Künstler”: mit Beiträgen 
deutscher Künstler, Galerieleiter, Sammler und Schriftsteller (München: R. Piper, 1911), 89-90.

88  Hélène Seckel, Anthology of Early Commentary on Les Demoiselles d’Avignon, in: Rubin, William, 
Seckel, Hélène, Cousins, Judith, Les Demoiselles d’Avignon (New York: The Museum of Modern 
Art, 1994), 255.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 129

hat. Hier wird die Büste des Deutschen in kristallinischer Abstraktion aufgelöst.89 
Uber Uhde sagt Suzanne Preston Blier:”Art dealer Wilhelm Uhde was born in 
what is now Poland. He studied law and then art history in Munich and Flo-
rence, and moved to Paris in 1904. As one of the earliest supporters of Picasso, 
he acquired Death of Harlequin in 1905. It was Uhde who encouraged Picasso’s 
later dealer, Daniel Henry Kahnweiler, to visit the artist’s Bateau-Lavoir studio 
in the spring of 1907 to see Les Demoiselles.”90

Fig. 15. Pablo Picasso, Les Demoiselles d’Avignon

Höchstwahrscheinlich kannten wiederum Uhde und Worringer sich näher, 
in München und auch in der Toscana gab es persönliche Verbindungen, doch vor 
allem muss er mit den Thesen des Buchs Formprobleme der Gotik vertraut gewesen 
sein, in dem Ueberlegungen aus Abstraktion und Einfühlung weiterentwickelt wor-
den sind. So hat Uhde 1929 das Buch “Picasso und die französische Tradition”91 

89  Suzanne Preston Blier, Picasso’s Demoiselles: the untold origins of a modern masterpiece (Durham: 
Duke University Press, 2019), 147, Fig. 135. [Sie stellt das Bild einer anonymen Ijaw Maske 
(Nigeria), spätes 19. Jahrhundert vergleichend gegenüber, die bei Frobenius im Jahr 1898 in 
“Die Masken und Geheimbünde Afrikas” publiziert ist.]

90  Ibid., 145.
91  Wilhelm Uhde, Picasso et la tradition française: notes sur la peinture actuelle (Paris: Éditions des Qua-

tre-Chemins, 1928); Wilhelm Uhde, Picasso and the French tradition; notes on contemporary pain-
ting, transl. F.M. Loving (Paris: Éditions des Quatre-Chemins, 1929). [Wilhelm Uhdes Buch 



Bettina von Lintig130

veröffentlicht. Es nahm den Standpunkt ein, dass Picassos Monumentalität zwar 
französisch und klassisch scheine, seine Leidenschaft und seine Erotik sich jedoch 
gleichermassen deutsch und gotisch verstehen liessen.92 Andererseits ist überlie-
fert, dass Uhde seinem Freund, dem Kunsthändler Kahnweiler von Les Demoi-
selles berichtet hat, nachdem er das Bild in Picassos Atelier angeschaut hatte. Er 
fand das Gemälde etwas ungewöhlich und etwas “ägyptisch”.93 Nach Worringers 
Lesart sind “Griechenland und Aegypten…trotz ihrer vielfachen kulturellen Be-
ziehungen als die strengsten Vertreter entgegengesetzter Weltanschauungen zu be-
trachten.”94 Das Kunstwollen beider Kulturen zeige also einen polaren Gegensatz 
an. Insofern kann “ägyptisch” bei Uhde hier als Gegensatz zu “klassisch” interpre-
tiert werden. Uhde war der tribalen Kunst aus Afrika nähergekommen, die bei al-
len späteren Interpretationen des kubistischen Bildes eine Hauptrolle spielt, eine 
geistige Barriere zum Wesentlichen bestand jedoch immer noch. Aus verschie-
denen zeitgenössischen Kommentaren kann geschlossen werden, dass europäi-
sche Kunstkritiker und Künstler es am Beginn des 20. Jh. nicht so genau nahmen 
bei der Unterscheidung und Benennung der nicht-klassischen Kunstregionen.95

Worringer sagt:

”Wie weit der Abstraktionsdrang das Kunstwollen bestimmt hat, können wir 
(…) an den Kunstwerken ablesen. Dabei finden wir, dass das Kunstwollen der 

erschien auf Französisch und ein Jahr darauf in englischer Sprache. Beide Versionen sind aus 
dem Deutschen übersetzt worden.]

92  Copeland Buenger sagt: ”Solch ein breiter, um nicht zu sagen, verdrehter und germanisierter 
Gotikbegriff erinnert nicht nur an Worringer, sondern auch an die damals weitverbreiteten 
Versuche, die nationalen und internationalen kulturellen Austauschprozesse und die kulturel-
len, psychologischen und ethnischen Wurzeln von Stilen zu verstehen.” [Barbara Copeland 
Buenger, Das Italien Max Beckmanns i Wilhelm Worringers, in: Hannes Böhringer, Beate Söntgen 
(hrsg.), Wilhelm Worringers Kunstgeschichte (München: Wilhelm Fink, 2002), 174.]

93  Hélène Seckel, Anthology of Early Commentary on Les Demoiselles d’Avignon, in: William Rubin, 
Hélène Seckel, Judith Cousins, Les Demoiselles d’Avignon (New York: The Museum of Modern 
Art, 1994), 255.

94  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 
1976 (1959)), 146.

95  Matisse erinnerten afrikanische Skulpturen an vorklassische ägyptische Kunst. Der Kunsthänd-
ler Kahnweiler gesteht, dass um 1907-09 nicht so genau zwischen “Tiki” von den Markesen 
(Ozeanien) und afrikanischer und ägyptischer Kunst unterschieden wurde. [Hélène Seckel, 
Anthology of Early Commentary on Les Demoiselles d’Avignon, in: William Rubin, Hélène Seckel, Ju-
dith Cousins, Les Demoiselles d’Avignon (New York: The Museum of Modern Art, 1994), 235.]



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 131

Naturvölker, soweit ein solches überhaupt bei ihnen vorhanden ist, dann das 
Kunstwollen aller primitiven Kunstepochen und schliesslich das Kunstwollen ge-
wisser entwickelter orientalischer Kulturvölker diese abstrakte Tendenz zeigt.”96

Braque und Picasso besuchten Uhde, Gertrude Stein sagt: ”Uhde was a German 
in his mid-30s when Picasso painted him during the spring of 1910[…] With sli-
cked-black hair, a high forehead, downcast eyes and pucked lips, an elegant top-
coat and starched shirt collar alternating with triangular shapes. Uhde seemed 
downright prissy […] Uhde was undoubtedly well born, he was not the blond 
German, he was a tallish thin dark man with a high forehead and an excellent 
quick wit.[…] He kept a kind of private art shop. It was here that Braque and Pi-
casso went to see him in their newest and roughest clothes and in their best Cir-
que Médrano fashion kept up a constant fire of introducing each other to him.”97

Dass auch Uhde sich am Gespräch beteiligte und die feurige Selbstdarstel-
lung seiner Besucher durch intellektuelle Einwürfe unterbrochen hat, scheint 
doch sehr wahrscheinlich.98 “Wenn französische Künstler und Kollektioneure 
mich besuchen, blättern sie gern in den deutschen Büchern und Zeitschriften, 
die von Malerei handeln,”99 sagt Uhde. Schon auf diesem Weg kann neudeut-
sche Kunsttheorie zur kristallinischen Abstraktion ihnen als Anregung entgegen 
gekommen sein. Auch Worringers Suche nach dem Ursprung der Kunst, seine 
Vorstellung von “Instinkt” und Evolutionstheorie kann dabei zur Sprache ge-
kommen sein. Ich muss zugeben, dass das Erscheinen von Abstraktion und Ein-
fühlung (1907/1908) und die letzten Arbeiten am Bild Les Demoiselles, das 1907 
abgeschlossen war, zeitlich sehr dicht liegen. Hat Worringer eventuell schon vor 
der Fertigstellung seiner Doktorarbeit mit Uhde über seine Ideen gesprochen? 
Wie dem auch sei, die Erzählung von Picassos Erlebnis im Trocadéro Museum 

96  Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie (München: Piper, 
1976 (1959)), 48.

97  Gertrude Stein, The autobiography of Alice B. Toklas (New York: Harcourt, Brace, and Compa-
ny, 1933), 89.

98  Françoise Gilot, Carlton Lake, Life with Picasso (New York: Avon Books, 1981), 142. [Uhde 
wird hier als “collector-critic” bezeichnet, der vor dem 1.Krieg, so wie Gertrude Stein, zur 
Horizonterweiterung Picassos beitrug, der sich sonst unter gleichgesinnten Malern, und in 
einem kleinen Zirkel von bohemian Dichtern und Schriftstellern wie Apollinaire und Max 
Jacob bewegt habe].

99  Wilhelm Uhde, in: Im Kampf um die Kunst: die Antwort auf den “Protest deutscher Künstler”: mit 
Beiträgen deutscher Künstler, Galerieleiter, Sammler und Schriftsteller (München: R. Piper, 1911), 89.



Bettina von Lintig132

und Worringers “Vorwort zur Neuausgabe 1948” über die Entstehung seiner 
Dissertation scheinen auf einen Zusammenhang zwischen beidem hinzuwei-
sen. Picasso hat seine Darstellung im Lauf der Zeit variiert100, so könnte er sie 
erst später der Theorie angepasst haben.101 Darüber welche Figuren oder Mas-
kengesichter Picasso bei der Realisierung seines ersten kubistischen Gemäldes 
vorschwebten existiert zuviel Geschriebenes, um es hier aufzuzählen. In Suzan-
ne Preston Bliers umfassender und eindrucksvoller Studie werden zahlreiche 
Quellen erwähnt.102 Sie selbst erwägt ausserdem, dass deutsche Ethnologen des 
19. Jh. und Zeichnungen aus deren reichhaltig illustrierten Veröffentlichungen 
über afrikanische Kunst, insbesondere die von Leo Frobenius, anregendes Ma-
terial für die Malerei von Picasso boten und demonstriert es durch Gegenüber-
stellungen der betreffenden Zeichnungen und Kunstwerke.

Waren Picassos verschwiegene Inspirationsquellen die Pausen auf Per-
gamentpapier von gezeichneten afrikanischen Masken aus Frobenius “Die 
Masken und Geheimbünde Afrikas” (1898)103, so wird die Annahme, dass der 
Künstler sich auch für Worringers kunstanthropologische Thesen interessiert 
hat, um so plausibler. Nicht nur die Sichtung von möglichen Inspirationsquel-
len für das kubistische Bild, sondern auch die Interpretation des Bildmotivs 
erfährt durch Preston Blier eine Erweiterung. Vier stehende und eine hocken-
de Frau, wobei die Hand der ganz rechts stehenden einen Vorhang aufschlägt, 
im Bildvordergrund sind ein Traubenbüschel, eine Melonenscheibe und an-
dere Früchte zu sehen, deutet sie als multikulturelles Arrangement:”Whether 
we focus our attention on the crouching demoiselle, the standing Egyptian/
Asian, the arm-raised African, or the carfully posed Caucasian in the elegant 

100  Wie oben beschrieben, siehe auch Schluss.
101  Nach anfänglicher Begeisterung, die ihn und seine Schwester Gertrude dazu gebracht hat-

ten ein erstes Bild von Picasso zu kaufen, kühlt der Geschäftsmann Leo Stein nach einer 
Zeit ab, weil ihn die Arbeitsmethode des Malers nicht überzeugt. Den Schaffensprozess an 
Les Demoiselles vergleicht er mit Balzacs Kurzgeschichte vom “unsichtbaren Meisterwerk”, 
das Frenhofer letztlich zerstört. Der Künster habe ein grosses Talent, doch müsse er forma-
le Anleihen machen, da er kein eigenes Konzept habe:”The Demoiselles d’Avignon began 
as one thing and went through many phases, ending as a mixture of all sorts of things.” [zit. 
nach Hélène Seckel, Anthology of Early Commentary on Les Demoiselles d’Avignon, in: William 
Rubin, Hélène Seckel, Judith Cousins, Les Demoiselles d’Avignon (New York: The Museum of 
Modern Art, 1994), 254.]

102  Suzanne Preston Blier, Picasso’s Demoiselles: the untold origins of a modern masterpiece (Durham: 
Duke University Press, 2019).

103  Leo Frobenius, Die Masken und Geheimbünde Afrikas (Halle: Ehrhardt Karras, 1898).



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 133

chignon, we get a sense of this play. At their core, all women are both the same 
and different; individual physiognomies (and masks), hairstyles, and fashions 
differentiate these women and the cultures they represent. The masks in the 
painting distinguish specifically those demoiselles whose origins lie outside 
of Europe, areas where masquerade continues to play an important role.” 104

Während sich der Kubismus in Frankreich entfaltet hat und der Fu-
turismus in Italien, haben Franz Marc, Wassily Kandinsky und Paul Klee 
in Deutschland eigene Theorien weiterentwickelt. Sie waren davon über-
zeugt, dass die Imitation der Naturformen unnotwendig und sogar falsch 
wäre, da es ausser dem äusseren Erscheinungsbild der Dinge etwas gab, das 
sie “innere Realität” nannten, etwas Absolutes. Sie behaupteten, dass dies 
nur durch abstrakte Formen ausgedrückt werden kann.105 Franz Marc ver-
knüpfte – durch die Abstraktionsthese angeregt – ägyptische und subsahara 
– afrikanische Kunst. Er ging dabei weiter als Worringer, denn dieser bezog 

104  Suzanne Preston Blier, Picasso’s Demoiselles: the untold origins of a modern masterpiece (Durham: 
Duke University Press, 2019), 263.

105  Erwin Rosenthal, Contemporary art in the light of history (New York: G. Wittenborn, 1971), 75.

Fig. 16. Pausen aus Frobenius Masken und Geheimbünde Afrikas



Bettina von Lintig134

das Wort “primitiv” noch entsprechend seiner Bedeutung im 19. Jahrhun-
dert auf die vorgriechische Kunst Aegyptens und brachte es nur nebenbei ab 
und zu mit der Kunst der “wilden” afrikanischen Völker in Verbindung.106

Kandinskys Kampf um das “Geistige” und das “Absolute” kann nur durch 
Klänge und Musik erreicht werden. Bei der Erklärung der Komposition seiner 
Bilder verwendete er oft Wörter wie rhythmisch, melodisch und symphonisch.107

Die Polarisierung zwischen der eigentlichen, hinzunehmenden, da vor-
gegebenen Naturverbundenheit und der menschlichen Fähigkeit organisier-
te Formen zu komponieren, etwas bildnerisch zu erschaffen, ist aber heikel. 
Kunstgeschichte insgesamt scheint doch eine unaufhörliche Auseinanderset-
zung mit Abstraktion und Einfühlung zu sein. Aus gestaltpsychologischer Sicht 
ist Abstraktion zudem das Moment aller strukturierten Wahrnehmung, jeder 
Anschauung, nicht nur der weltabgewandten:”Anschauung ohne Abstraktion 
ist blind; Abstraktion ohne Anschauung ist leer.”108

Fig. 17. Buschkuh Maske, Grasland von Kamerun.

106  Donald E. Gordon, Deutscher Expressionismus, in: William Stanley Rubin (hrsg.), Primitivismus 
in der Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts (München: Prestel-Verlag, 1984), 387.

107  Erwin Rosenthal, Contemporary art in the light of history (New York: G. Wittenborn, 1971), 76.
108  Rudolf Arnheim, Wilhelm Worringer über Abstraktion und Einfühlung (1967), in: Rudolf Arn-

heim, Neue Beiträge (Köln: DuMont, 1991), 75-90.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 135

Fig. 18. Franz Marc, Reh im Walde II

Der Trocadéro Palast wurde ab 1935 teilweise abgerissen und erweitert. 
Das Musée de l’Homme entstand hier 1937. Der neue Kunstbau war eine Auf-
tragsarbeit für die Exposition Internationale des Arts et Techniques dans la Vie Mo-
derne. Dieses Ereignis fällt auch mit Picassos Guernica-Auftrag und der ersten 
Ausstellung seines Bildes zusammen.109 Auf Guernica bezieht sich heutzutage 
eine Kunsthistorikerin bei der Interpretation von Arthur Jafas Videoarbeit Love 
is the message, the message is death.110

Als Picasso sich im Jahr 1938 an sein Erlebnis im Völkerkundemuseum im 
Gespräch mit Malraux erinnert hat, ist die “Wahlverwandtschaft” 111 zwischen 

109  Zeynep Çelik, Displaying the Orient Architecture of Islam at Nineteenth-Century World’s Fairs (Ber-
keley: University of California Press, 1992), 170.

110  Saisha Grayson, “How Arthur Jafa Created a Contemporary Guernica,” Smithsonian American 
Art Museum, 7 October 2019, accessed 2 July 2025, https://americanart.si.edu/blog/how-art-
hur-jafa-created-contemporary-guernica.

111  Nina Gorgus, Der Zauberer der Vitrinen: zur Museologie Georges Henri Rivieres (Münster: Wax-
mann, 1999), 39. [Sie verwendet den Begriff Wahlverwandtschaft. James Clifford fasste die Be-
ziehung der surrealistischen Bewegung (der einige Protagonisten angehörten, die auch im 
kurzen Leben des DaDa-ismus eine Rolle eingenommen haben) mit der Anthropologie und 
ethnologischer Forschung als eine Art Komplizenschaft auf. ( James Clifford, “On Ethno-
graphic Surrealism,” Comparative Studies in Society and History 23, no. 4 (1981): 539-564.)]



Bettina von Lintig136

der Ethnologie und dem Surrealismus in Paris, die sich auch im Trocadéro Mu-
seum artikuliert hat, schon abgeflaut. Der Spanier gehörte nicht zum engeren 
Kreis der Surrealisten. 1960 hat der Künstler seine Erinnerung an das alte Mu-
seum noch einmal um einige Details ergänzt, andere hat er weggelassen, wieder 
kommt die Platzangst als sein kreativer Antrieb zum Vorschein:

”When I went to the Trocadéro, it was deserted. There was an old guard there; 
it was very cold; no fire. I was alone. Everything was moth eaten, mangy, with Tur-
ke-red cotton fabric on the walls! That’s where I found my defenders. I thought that 
very beautiful. It’s always like that.”112

Schlussbemerkung

Weder Pablo Picasso noch Wilhelm Worringer gehen bei der Wiedergabe ihrer 
“Schlüsselerlebnisse” im Trocadéro Museum von Paris auf einzelne Objekte ein, 
die sie sahen, obwohl diese bestimmt bemerkenswert waren. Einige davon be-
finden sich heute im Musée du Quai Branly oder im Louvre (Pavillion des Ses-
sions). Forscher, die sich eingehend mit der Frage befasst haben, welche afrika-
nischen Werke eine Vorgabe für die beiden, ein wenig an afrikanische Masken 
erinnernden Frauenköpfe in Les Demoiselles waren, befanden, dass der Maler frei 

112  Im Katalog der Ausstellung “Picasso à Antibes” wird eine Unterhaltung mit Picasso wieder-
gegeben. Er weist auf die Ähnlichkeit der Ohren seiner “Jungfern” mit iberischen Statuen 
hin, die Apollinaire einmal aus dem Louvre entwendet hatte. Die Iberer waren eine Volks-
gruppe, die in ur-und frühgeschichtlicher Zeit die Iberische Halbinsel bewohnten. Eigent-
lich seien die afrikanischen Masken und Figuren erst nach dem Gemälde wirklich in sei-
nen Fokus gekommen. Die erwähnte iberische Ur- und Frühgeschichte erinnert wieder an 
Worringers Abstraktionsthese, Picasso sagt: “In any case, it’s only the finished product that 
matters. […] The African masks came later; people leaned on them – clung on them, as is 
always the case. Didn’t the men of the Renaissance cling on the Greeks? And why? To find 
a point of support; so as not feel alone, because anything new seems barbarous to the pub-
lic. And so we search for vindication; we seek progenitors who will make us look good. […] 
When I went to the Trocadéro, it was deserted. There was an old guard there; it was very 
cold, no fire. I was alone […] That’s where I found my defenders […]” So gesehen, war die 
Ähnlichkeit der beiden Gesichter mit afrikanischen Masken auf dem Gemälde unbewusst 
und zufällig. [Romuald Dor de la Souchère, Picasso in Antibes (New York: Pantheon Books, 
1960), 15f, zit. nach Hélène Seckel, Anthology of Early Commentary on Les Demoiselles d’Avignon, 
in: William Rubin, Hélène Seckel, Judith Cousins, Les Demoiselles d’Avignon (New York: The 
Museum of Modern Art, 1994), 216.]



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 137

assoziiert habe, dass er also kein direktes Vorbild hatte (siehe dazu Bildbeschrei-
bung 15# Les Demoiselles). Worringer muss sich zwingen die “Faltengebungen” 
der “gipsernkalten Nachbildungen mittelalterlicher Kathedrahlplastik” zu stu-
dieren, wie er im Vorwort zur Neuausgabe 1948 seines Buches schreibt. Eu-
phorisch machte ihn im Rückblick nur eine schweigsame Begegnung mit Ge-
org Simmel, der zufällig das Museum zur selben Zeit besucht hat wie er. Die 
“Ursprungs”-Kunst, die ihn zu seinen innovativen Thesen angeregt hat, erin-
nert er nicht mehr. Weshalb beide (gleichaltrig) am selben Ort um etwa diesel-
be Zeit eine, nach der jeweiligen eigenen Darstellung, schicksalhafte Lebens-
erfahrung machen, bleibt ein Geheimnis. Doch ist es sehr wahrscheinlich, dass 
Pablo Picasso durch Freunde von Worringers Abstraktion und Einfühlung wusste, 
nicht gleich beim ersten Erscheinen 1907/8, aber ein paar Jahre später. Sein in-
itiales Erlebnis mit afrikanischer (und vermutlich auch ozeanischer) Kunst er-
innert stark an Worringers hypothetische Verbindung zwischen “den elemen-
taren Wirkungskräften” nicht-klassischer Ur-Kunst und der Avantgarde. Weder 
im Katalog des MoMA, der doch jeden Winkel der Geschichte des kubistischen 
Werks, das sich seit 1939 in der Sammlung befindet, ausleuchtet, noch in Picas-
so’s Demoiselles. The untold Origins of a Modern Masterpiece kommt Worringer vor. 
Er war ja eher ein Schriftsteller als ein exakter Wissenschaftler. Seine Gedanken 
bieten – mit den oben erwähnten Ausnahmen und Einschränkungen – einige 
Anregungen. Sie sind über den Kunsthändler Kahnweiler oder über Wilhelm 
Uhde am Anfang des 20.Jh. auch in der Pariser Kunstszene angekommen. Mög-
licherweise befinden sie sich dort noch heute - und sei es zum Widersprechen.  
Ganz am Anfang dieses Texts war von der “Liebe zur afrikanischen Kunst” die 
Rede, die in Paris begonnen habe, dies betrifft auch einzigartige Kunstwerke, 
die in der Kolonialzeit gesammelt wurden. Wer heute als zeitgemäss und jung 
gelten möchte, der muss die Rückgabe am besten aller kolonialen Sammlun-
gen fordern. Die Dinge könnten als Botschafter, nicht nur, wie das manchmal 
übereilt im Generalverdacht geschieht, als “Ankläger aus dem Alptraum einer 
Usurpation” aufgefasst werden. Würde alles besser sein, wenn die Gegenstän-
de in der Zeitmaschine nach rückwärts gebeamt werden würden? — Auf uner-
wartete Weise hat der Ausdehnungsdrang der westlichen Welt kulturelle, his-
torische und geografische Entfernungen minimiert, das bringt wechselseitig 
auch viele Vorteile. Im Kubismus und im Expressionismus trat diese Entwick-
lung durch stilistische Vielfalt, Beliebigkeit der Form und ungewohnte Mon-
tagen in Erscheinung.

San Francisco, im Frühjahr 2021



Bettina von Lintig138

Liste der Abbildungen – List of Figures:

Fig. 1. �Pablo Picasso, Guernica, 1937, Öl auf Leinwand, Museo Reina Sofia in Ma-
drid, https://www.pablopicasso.org/guernica.jsp

Guernica ist 3,5 m hoch und 7,8 m breit, es hat das Format einer Wand-
malerei, doch es handelt sich um ein Oelgemälde. Die reduzierte Farbge-
bung, in Blau, Schwarz und Weiss, verstärkt das dargestellte Drama und 
verleiht dem Bild eine dokumantarische Qualität, wie eine Fotografie sie 
haben würde. Das Werk wird als eine Verschmelzung von pastoralem und 
epischem Stil betrachtet. Es ist im Museo Reina Sofia in Madrid ausges-
tellt. In einem Kommentar zu Arthur Jafas Videoarbeit Love is the message. 
The message is death wird eine kunstgeschichtliche Verbindung zu diesem 
Gemälde hergestellt.

Fig. 2. �Seitanansicht und Seitenzugang zum Palais du Trocadéro, auf dem Hügel 
von Chaillot gelegen

Das Gebäude wurde 1878 anlässlich der Weltausstellung, die auf dem 
nahegelegenen Champ de Mars stattfand, eingeweiht. Es diente zuerst 
als Konferenzort der Ausstellung, ausserdem gab es darin einen Konzert-
saal mit einer berühmten Orgel. Erst 1879 wurde beschlossen, über Paris 
verstreute afrikanische, ozeanische, amerikanische und europäische völk-
er- und volkskundliche Sammlungen zusammenzuführen und für diese im 
Trocadéro ein eigenes Museum zu schaffen, nach dem Vorbild anderer eu-
ropäischer Metropolen. Architekt: Gabriel Davioud.

Fig. 3-7. �Kunstwerke aus dem subsaharischen Afrika
Die im Folgenden abgebildeten afrikanischen Objekte stammen aus 

Stilgebieten, die am Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich bekannt 
waren. Es könnten sich Exponate wie diese in der Sammlung des Trocadé-
ro befunden haben. Die Kunstwerke aus dem subsaharischen Afrika sind 
real im Cleveland Museum of Art, in der Abteilung Afrika zu besichtigen.

Fig. 3. �Reliquiar Wächter (mbulu ngulu), Kota, Gabon. Holz, Kupferlegierung, Ei-
sen. 61 x 27.5 x 3 cm, https://www.clevelandart.org/art/2005.2

Die Kota und Mahongwe Gruppen verehrten ihre Ahnen vermittels von 
Reliquien, die in Körben aufbewahrt und von einem “Kopffüssler” wie 
diesem bewacht wurden. Ihr Ahnenkult heisst bwete.

Fig. 4. �Gedenk Kopf (nsodie), Süd Ghana, Terrakotta, wahrscheinlich 17. bis früh-
es 18. Jh. 10 x 13,60 x 15,40 cm, https://www.clevelandart.org/art/1990.22



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 139

Die Mehrzahl der Gedenkköpfe, aus deren Reihen dieser ein besonders 
hübscher ist, stammt von den südlichen Akan Gruppen. Ihre Grösse var-
iiert stark, von kleinen soliden Köpfchen, wie hier, bis zur Lebensgrösse. 
Ausser den freistehenden Kopfskulpturen gibt es ganze Figuren. Man-
chmal sind sie sehr abstrakt modelliert, manchmal eher lebensnah, so wie 
dieser Kopf. Besondere Aufmerksamkeit schenkten die Künstlerinnen, 
die solche Gedenk Objekte geformt haben, den Details der Skarifizierung 
und der Frisur. Beides entstammt einem lebensechten Vorbild. Soweit be-
kannt, haben Frauen diese Gedenkköpfe und Figuren hergestellt, nicht 
nur als Erinnerung an bedeutende Männer und Frauen, sondern auch an 
deren noch lebende Entourage und Familienmitglieder. Die Terrakotten 
wurden zusammen mit Keramik Gefässen für Opfergaben in einem heili-
gen Hain aufgestellt.

Fig. 5. �Maske (Emangungu), Bembe Stilgebiet, Demokratische Republik Kongo, 
Holz, Kaolin, braunes Pigment, Eisen. 46 cm, https://www.clevelandart.
org/art/2006.116

Bei den Bembe kam eine Maske wie diese während eines Initiationsrituals 
(butende) zum Einsatz. Sie wurde von den initiierten Jungen getragen, die 
mit einem Kostüm aus Rindenbast und Bananenblättern bekleidet waren, 
wenn sie aus der Seklusion im Wald vorübergehend einen Besuch in ihrem 
Dorf machten, um nach Essen zu verlangen. Die Fortsätze zwischen den 
Augenbrauen werden als Federschopf der Eule verstanden. Das zusätzliche 
Augenpaar könnte sich auf Divination beziehen.

Fig. 5b. �Maske (Emangungu), Profilansicht
Fig. 6. �Maske (wan-balinga), Mossi Stilgebiet, Burkina Faso. Holz, Farbe, rot-, 

schwarz-braun und beige, 34 x 14 x 14 cm, https://www.clevelandart.org/
art/2014.1

Fig. 7. �Auf Tafel 11 aus Leo Frobenius Die Masken und Geheimbünde Afrikas 
(1898)113 sind einige Kru Masken von der Elfenbeinküste abgebildet, aus 
deren flachen Gesichtern röhrenförmige Augen heraustreten. Das Land 
und auch das historische Senegambia, welches mit Bastmasken ver-
treten ist, waren damals französisch regiert und es ist anzunehmen, dass 
sich solche Masken am Beginn des 20. Jh. im Musée du Trocadéro be-
fanden. Diese Kru Masken wirken tatsächlich sehr abstrakt und “kubis-
tisch.” Picasso hat selbst zwei Masken dieser Art von der Elfenbeinküste 

113  Leo Frobenius, Die Masken und Geheimbünde Afrikas (Halle: Ehrhardt Karras, 1898).



Bettina von Lintig140

besessen114, ihre massive Stirn wölbt sich über das flache Gesicht mit den 
Augenröhren. Sie sind stilistisch den “Grebo” zugeordnet worden, doch 
dies ist nur ein Oberbegriff für die Kru und ihre Nachbarn aus dem östli-
chen Liberia.

Fig. 8. �Kraft-Figur (Nkisi), wahrscheinlich aus dem Vili Stilgebiet, Republik Con-
go. Holz, Stoff, Bienenwachs, organische Substanzen, Federn, Pflanzen-
fibern, Antilopenhorn, Meermuscheln (zum Beispiel Kauri), Glassperlen. 
42 x 11.8 x 23 cm, https://www.clevelandart.org/art/2010.433

Nkisi sind Objekte, von denen man glaubt, dass sie einen Ahnengeist 
beherbergen. Bei dieser Figur fehlen jedoch die nduda, dies sind „Nacht-
kanonen”. Diese Kanonen würden mit Schießpulver gefüllt sein, das der 
Verteidigung gegen Hexen oder Unglück diente. Wenn die Waffen dieser 
spezifischen Kraft-Figur nicht im Laufe ihrer Lebensgeschichte verloren 
gegangen sind, könnte der Nkisi stattdessen ein Beispiel für einen allgemei-
neren Typus sein, der mpanzu genannt wird und dessen “Funktionen” ein-
en allgemeinen Schutz einschlossen.

Fig. 9-9b. Schurze der Mbuti, Ituri 9. 68 x 29 cm, 9a. 68,5 x 35 cm, 9b. 
89 x 43 cm. Pigmente, Pflanzensaft, Geschlagene Rinde, Schurze der 
Mbuti, Ituri, Demokratische Republik Kongo, , 1. Hälfte des 20. Jah-
rhunderts. Foto Jean-Louis Losi, Mit freundlicher Genehmigung der 
Galerie Alain Bovis

Die Mbuti Bevölkerung lebt im Ituri-Wald, einem tropischen Regenwald, 
der etwa 70 000 km2 im Norden und Nordosten der Demokratischen Re-
publik Kongo umfasst. Die BaMbuti sind pygmäische Jäger und Sammler 
und gehören zu den ältesten indigenen Völkern in der afrikanischen Re-
gion Kongo. Sie leben in Gruppen zusammen, die sich aus 15 bis 60 Per-
sonen zusammensetzen. Es wird angenommen, dass sie direkte Nachfahren 
der spätsteinzeitlichen Jäger und Sammler der zentralafrikanischen Regen-
wälder sind.

Zur Herstellung von Rindenstoff, aus dem ihre traditionelle Kleidung 
gemacht wird, sammeln die Mbuti-Männer Stücke der inneren Rinde 
von Feigenbäumen und stampfen sie, bis sie dünn und biegsam sind. So 
wie sie ihren Körper zu einem bestimmten Anlass, zu Festen oder Rites 
des Passages der Initiation mit komplizierten Mustern verzieren, tragen 

114  Monni Adams, Many-eyed mask, Kru, in: Tom Phillips (ed.), Africa: the art of a continent (Mu-
nich: Prestel, 1999), 465.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 141

Mbuti-Frauen dann Farbstoffe aus Pflanzensäften und Holzkohlepulver 
auf den bearbeiteten Rindenbast auf. Die abstrakten Malereien drück-
en die Gestalt und Bewegungen des Waldes aus, wie sie von einer Maler-
in empfunden werden, Linien und Formen verändern sich spontan und 
vielfältig. Die Zeichnungen spielen auf das Leben im Wald an: ihre Motive 
sind Samen, Pflanzen, Bäume, Reptilien, Säugetiere, Vögel, Insekten. Sie 
erinnern auch an Fischerei – und Jagdinstrumente, an Fang-Netze, Seile 
oder Lianen; eine weitere Quelle der Inspiration sind die überwältigen-
den Geräusche des Regenwaldes und die Mbuti-Musik. Die Motive auf 
den Schurzen aus Rindenbast huldigen einem speziellen Lebensraum, sie 
haben auch eine Schutzfunktion.

Fig. 10. �Kapuzen Maske (mbap mteng): Elephant (aka), Bamileke, Grasland von 
Kamerun. Baumwolle, Sackleinen, Glasperlen, Schnur, Leder und Holz, 
139.7 x 50.8 x 19.1 cm, https://www.clevelandart.org/art/1985.1082

Der Name, den solche Masken dort wo sie herkommen tragen, mbap 
mteng, bedeutet “Tier mit großen Ohren”. In den kamerunischen Grass-
land-Königreichen steht der Elefant für Macht, Autorität, Prestige und 
Führung. Die bunten Glasperlen, die die Oberfläche der Maske schmück-
en, wurden aus Venedig und Böhmen (in Europa) importiert und signal-
isieren Reichtum und Wohlstand. Mitglieder der Kuosi, einer exklusiven 
Vereinigung (Geheimbund), trugen solche Elefantenmasken bei rituellen 
Tänzen und Begräbniszeremonien.

Fig. 11. �Männliche Figur; Bildhauer aus der Hungaan Stil-Region. DR Kongo. 
Holz mit dunkler Patina; 68 cm

Hungaan Figuren in dieser Grösse dienten als Wächter von rituellen 
Schreinen und unterstützen in dieser Funktion die Fruchtbarkeit, das Woh-
lergehen und ein langes Leben. Die auffallende Scheitelfrisur gibt eine 
wirkliche Frisur oder eine Perücke wieder, beides deutet auf Status und 
Prestige hin.

Fig. 12. �Hans ( Jean) Arp, Illustration Titelbild. Jean Arp, Die Wolkenpumpe (Han-
nover: P. Steegemann, 1920)

Fig. 12a�. Jean (Hans) Arp, Automatic Drawing, 1916, Tinte auf Papier, The Mu-
seum of Modern Art, New York, https://www.wikiart.org/en/jean-arp/
automatic-drawing

Fig. 13. �Handgemalte Masken und Figuren aus Südafrika, dem Kongogebiet und 
Loango. Leo Frobenius, Die Masken und Geheimbünde Afrikas (Halle: 
Ehrhardt Karras, 1898), Tafel 2



Bettina von Lintig142

“There is no drawing or painting by Picasso that is directly copied from 
any tribal object.”115 Suzanne Preston Blier ist davon überzeugt, dass die 
gezeichneten Masken aus Frobenius Die Masken und Geheimbünde Afrikas 
(1898) einen wesentlichen Einfluss auf die Neuerfindung und Einbindung 
afrikanischer Formen in seine Werke hatten116. Höchst wahrscheinlich hat-
ten sie diesen Einfluss auch auf andere Künstler aus der Zeit.

Fig. 13�a. Pausen der handgemalten Masken. Leo Frobenius, Die Masken und 
Geheimbünde Afrikas (Halle: Ehrhardt Karras, 1898), https://library.
si.edu/digital-library/book/diemaskenundgehe00frob

Fig 14. �Handgemalte Masken aus Kamerun, von den Yoruba, Fulbe-Sucu, Sen-
egambien. Leo Frobenius, Die Masken und Geheimbünde Afrikas (Halle: 
Ehrhardt Karras, 1898), Tafel 9

Fig 14a. �Pausen der handgemalten Masken. Leo Frobenius, Die Masken und 
Geheimbünde Afrikas (Halle: Ehrhardt Karras, 1898), https://library.
si.edu/digital-library/book/diemaskenundgehe00frob

Fig. 15. �Pablo Picasso, Les Demoiselles d’Avignon, 1907, Museum of Modern Art, 
New York, https://www.pablopicasso.org/avignon.jsp

Les Demoiselles d’Avignon entstand 1907 und ist wohl das berühmteste 
kubistische Bild. Mit diesem Gemälde hat Picasso bis dahin aus der an-
erkannten Tradition westlicher Kunstgeschichte bekannte Darstellungs-
formen verlassen. Auf innovative Weise hat er fünf weibliche Körper in 
geometrische Formen verzerrt und in einen “kristallinen” Hintergrund pla-
ziert. Damit stellte er die traditionelle Erwartung eines idealisierten Bild-
nisses von Schönheit in Frage, die Reaktionen darauf waren sehr gemischt. 
Das Bild wird kunsthistorisch auch als Beweis für den Einfluss tribaler, be-
sonders afrikanischer Kunst auf den Maler gewertet. Andererseits hat sich 
Picasso selbst zu einem solchen Einfluss widersprüchlich geäussert. So ver-
wies er auch auf iberische Formen in seinem ikonischen Gemälde. Seine 

115  William Rubin, Picasso. In: William Rubin (ed.). “Primitivism” in 20th century art: affini-
ty of the tribal and the modern (New York: Museum of Modern Art, 1984), 241-243. Vol. 
1, page 274 n94.

116  ”Despite a century of scholarship on Picasso and his famous painted ‘ladies of the night’, in-
cluding work on their possible African mask similarities, no one has yet pointed out to the 
likely importance of Frobenius’s volume, a work of special salience in the early twentieth-
century era of growing European interest in related colonial encounters.” [Suzanne Preston 
Blier, Picasso’s Demoiselles: the untold origins of a modern masterpiece (Durham: Duke Universi-
ty Press, 2019), 113.]



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 143

ambivalenten Äusserungen gaben Anlass zu kunstgeschichtlichen Debat-
ten unter Forschern, von denen manche einen afrikanischen Einfluss ig-
norieren möchten. Aus einem, in meinem Aufsatz wiedergegebenen Zitat 
von Picasso wird jedoch ersichtlich, dass er sich sehr wohl zur Verteidi-
gung seines künstlerischen Vorgehens Zeugen aus einem anderen kulturel-
len Kontext gesucht und sie unter den afrikanischen Meisterschnitzern ge-
funden hat, auch wenn diese keine Kubisten waren, wie er im Gespräch mit 
dem französischen Schriftsteller André Malraux i.J.1938 äusserte.

Picasso hat neun Monate an dem grossformatigen Gemälde gearbeitet. 
In dieser Zeit hat er auch hunderte von Zeichnungen und Entwürfen als 
Vorbereitung angefertigt. Einige Kritiker haben darauf hingewiesen, dass 
der Maler damals auch in Konkurrenz zu seinem Kollegen Henri Matisse 
und dessen Bildern Le bonheur de vivre und Blauer Akt (Nu bleu: souvenir de 
Biskra) stand. Noch andere kunstgeschichtliche Bezüge existieren, die weit-
er zurückgehen, etwa Cezanne, Gaugin und El Greco.

In den ersten neun Jahren seit der Entstehung von Les Demoiselles 
d’Avignon bezeichnete Picasso das Bild immer als Le Bordel d’Avignon – erst 
anlässlich der ersten öffentlichen Ausstellung im Jahr 1916 wurde es um-
benannt, wobei Picasso den Namen eigentlich nicht akzeptiert hat. Der 
einflussreiche Kritiker Leo Steinberg gab in seiner Analyse dem Bild den 
Namen The Philosophical Brothel und stellte seine eigene Erklärung auf für 
die Vielfalt der Stile, die in dem Bild vereint sind. Er berücksichtigte auch 
die vorausgegangenen Skizzen und Entwürfe Picassos und erkennt in dem 
Gemälde ein vorsichtiges Arrangement, das den Blick einfangen möchte. 
Durch verschiedene Stile der Darstellung kommunizierten die Frauen im 
Bild nicht untereinander, sondern konzentrierten sich ausschliesslich da-
rauf betrachtet zu werden.

Eine neue Interpretation von Les Demoiselles hat in jüngster Zeit Suzanne 
Preston Blier in ihrem Buch über Les Demoiselles. The untold Story of a Mod-
ern Masterpiece veröffentlicht. Sie findet dieses Werk vielschichtiger, uni-
verseller und wesentlich interessanter als dies bisher erkannt worden ist. 
Sie sieht auch kein “Bordell” in der Darstellung, sondern “le bordel”, was 
auf Französisch ein Chaos, ein Schlamasssel oder eine heilloses Durchein-
ander bezeichnet.117 Hier gehe es nicht um sog. Primitivismus und auch 
nicht um koloniale Primitivisierung, sondern um etwas, das in das soziale 

117  Suzanne Preston Blier, Picasso’s Demoiselles: the untold origins of a modern masterpiece (Durham: 
Duke University Press, 2019), 5.



Bettina von Lintig144

Gewebe menschlicher Identität eingebettet ist, um einen Bezugspunkt für 
alle Gesellschaften und alle Zeiten, auch um Ursprungsfragen118. Primitiv-
istische Tropen halfen, sich mit dem bleibenden Erbe der Vergangenheit 
zu verbinden, sagt Preston Blier, erwähnt in diesem Zusammenhang aber 
nicht, dass der deutsche Expressionismus um dieselbe Zeit wie Picasso ähn-
liche Ziele hatte, wenigstens hinsichtlich der Ursprungssuche entweder in 
früh- und vorgeschichtlichen Zeiten oder bei afrikanischen Völkern. Nach-
dem er das Gemälde im Jahr 1907 vollendet hatte, hielt der Künstler es jah-
relang zurück, was vor allem auf die Reaktionen seines Bekannten- und Fre-
undeskreises zurückzuführen war, die sich mit dem Gemälde schwer taten. 
Erst in den frühen 20er Jahren, nachdem André Breton ein Foto und einen 
Artikel mit dem Titel:”Die wilden Männer von Paris: Matisse, Picasso und 
Les Fauves” veröffentlichte, began die Kunstwelt das Werk anzunehmen.

Fig. 16. �Pausen aus Frobenius Masken und Geheimbünde Afrikas. Leo Frobenius, 
Die Masken und Geheimbünde Afrikas (Halle: Ehrhardt Karras, 1898)

Fig. 17. �Buschkuh Maske, Buschkuh Tanzaufsatz, Grasland von Kamerun, Holz, 
braune Patina, Kaolin, 56 cm, Cleveland Museum of Art, African Art de-
partment

Eine Maske wie diese trat im Ensemble mit anderen Masken auf, von 
Kopf bis Fuss war der Tänzer in ein Gewand gehüllt, obenauf war die 
Maske befestigt, so dass die Erscheinung insgesamt gross und mächtig wirk-
te, so als sei sie tatsächlich ein Wesen aus der Wildnis. Grosse Tiermasken 
gehören in vielen Grasland Chefferien zur Ausstattung von Bünden, 
deren Rolle in der Gemeinschaft definiert ist, da sie bestimmte Aufgaben 
übernehmen. Sie erscheinen bei feierlichen Anlässen, während der Büf-
felkopf bei diesem Exemplar klar identifizierbar ist, sind andere Masken 
oft sehr abstrahierte Darstellungen von Mischwesen. Im Alltag ruhte die 
Maske an einem versteckten Ort.

Fig. 18�. �Franz Marc, Reh im Walde II, 1912, Öl auf Leinwand, 110 cm x 81 cm, 
Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, Bernhard 
und Elly Koehler Stiftung 1965, https://www.lenbachhaus.de/entdeck-
en/sammlung-online/detail/reh-im-walde-ii-30019618

Ein schlafendes Reh liegt zusammengekauert mit zurückgebogen-
em Kopf in einer Mulde zwischen farbigen Facetten, die den Waldboden 
darstellen. Eingeschlossen in die ineinandergreifenden rötlichen Segmente 

118  Ibid., 7.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 145

der nach hinten ansteigenden Senke, die durch das Grün stabilisiert wird, 
erscheint die sensible Gestalt des Rehs zugleich beschützt und ausgeliefert. 
Oben dringt der Himmel nachtblau in das Bild, weisse Zweige wehen her-
ab, schwarze Schrägen neigen sich – möglicherweise bedrohlich – gegen 
das Tier. Franz Marc hat in diesem Bild Anregungen des Kubismus verar-
beitet, so konnte er das Reh stärker in das Dickicht integrieren und es er-
scheint, als werde die Natur aus ihrem eigenen Mittelpunkt mit den Augen 
des Tiers gesehen. Kunsthistorisch wurde dies so interpretiert, dass ein Pers-
pektivwechsel stattfindet mit dem Ziel durch das nachempfundene Sein des 
Tieres die Erfahrung einer unbekannten seelischen Dimension aufzuschlies-
sen. “Gibt es für einen Künstler eine geheimnisvollere Idee als die, wie sich 
wohl die Natur in dem Auge eines Tiers spiegelt?” sagt Marc. Die sanfte, 
versunkene Erscheinung des gelben Rehs im schwingenden Gewebe des 
Waldes vermittelt eine Ahnung von einer anderen seelischen Verfasstheit.

Literaturverzeichnis

Adams, Monni. Many-eyed mask, Kru. In: Phillips, Tom (ed.). Africa: the art of 
a continent. Munich: Prestel, 1999.

Arnheim, Rudolf. Wilhelm Worringer über Abstraktion und Einfühlung (1967). In: 
Arnheim, Rudolf. Neue Beiträge. Köln: DuMont, 1991.

Arp, Jean. Die Wolkenpumpe. Hannover: P. Steegemann, 1920.
Böhringer, Hannes. Vorwort. In: Böhringer, Hannes, Söntgen, Beate (hrsg.). Wil-

helm Worringers Kunstgeschichte. München: Wilhelm Fink, 2002.
Böhringer, Hannes, Söntgen, Beate (hrsg.). Wilhelm Worringers Kunstgeschichte. 

München: Wilhelm Fink, 2002.
Çelik, Zeynep. Displaying the Orient Architecture of Islam at Nineteenth-Century 

World’s Fairs. Berkeley: University of California Press, 1992.
Clifford, James. “On Ethnographic Surrealism.” Comparative Studies in Society and 

History 23, no. 4 (1981): 539-564.
Copeland Buenger, Barbara. Das Italien Max Beckmanns und Wilhelm Worringers 

In: Böhringer, Hannes, Söntgen, Beate (hrsg.). Wilhelm Worringers Kunst-
geschichte. München: Wilhelm Fink, 2002.

Donation Louise et Michel Leiris: Collection Kahnweiler-Leiris. Paris: Centre Georg-
es Pompidou, Musée National d’Art Moderne, 1985.



Bettina von Lintig146

Dor de la Souchère, Romuald: 1960. Picasso in Antibes. New York: Pantheon 
Books, 1960. Zit. nach Seckel, Hélène. Anthology of Early Commentary on Les 
Demoiselles d’Avignon. In: Rubin, William, Seckel, Hélène, Cousins, Judith. Les 
Demoiselles d’Avignon. New York: The Museum of Modern Art, 1994.

“The Ecstatic Message: Talking Music and Moving Image Art with Artists 
Ja’Tovia Gary and Arthur Jafa.” YouTube. October 12, 2019. Accessed 2 July 
2025. https://www.youtube.com/watch?v=C89eNqpK-_k.

Einstein, Carl. “Das Berliner Völkerkunde-Museum anlässlich der Neuordnung.” 
Der Querschnitt 6, no. 4 (1926): 588 f; Reprint: Einstein, Carl, Schmid, Mari-
on et.al. (hrsg.). Werke. Bd 2, 1919-1928. Berlin: Medusa, 1981.

Einstein, Carl. “Picasso.” Neue Schweizer Rundschau 21, no. 4 (1928): 266 f; Re-
print: Einstein, Carl, Schmid, Marion et.al. (hrsg.). Werke. Bd 2, 1919-1928. 
Berlin: Medusa, 1981.

Erdmann-Macke, Elisabeth. Erinnerungen an August Macke. Stuttgart: Kohlham-
mer, 1962.

Frobenius, Leo. Die Masken und Geheimbünde Afrikas. Halle: Ehrhardt Karras, 1898.
Gates, Henry Louis. Europe, African art, and the uncanny. In: Phillips, Tom (ed.). 

Africa, the art of a continent: 100 works of power and beauty. New York: Guggen-
heim Museum Publications, 1996.

Gilot, Françoise, Lake, Carlton. Life with Picasso. New York: Avon Books, 1981.
Gordon, Donald E. Deutscher Expressionismus. In: Rubin, William Stanley (hrsg.). 

Primitivismus in der Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts. München: Prestel-Ver-
lag, 1984.

Gorgus, Nina. Der Zauberer der Vitrinen: zur Museologie Georges Henri Rivieres. 
Münster: Waxmann, 1999.

Grayson, Saisha. “How Arthur Jafa Created a Contemporary Guernica.” Smithso-
nian American Art Museum. October 7, 2019. Accessed 2 July 2025. https://
americanart.si.edu/blog/how-arthur-jafa-created-contemporary-guernica.

Grebing, Helga. Vorwort. In: Grebing, Helga (hrsg.), Worringer, Wilhelm, Öhls-
chläger, Claudia. Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie. 
München: W. Fink, 2007.

Grebing, Helga (hrsg.), Worringer, Wilhelm, Öhlschläger, Claudia. Abstraktion 
und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie. München: W. Fink, 2007.

Hahn, Hans Peter. Dinge erkennen. Materialität und die Formierung der Ethnologie als 
Wissenschaft. In: Hilgert, Markus, Hofmann, Kerstin P., Simon, Henrike. Ob-
jektepistemologien zur Vermessung eines transdisziplinären Forschungsraums. Ber-
lin: Edition Topoi, 2018.



Kunst aus Afrika im globalen Kontext. Erscheinungen im Musée du Trocadéro… 147

Im Kampf um die Kunst: die Antwort auf den “Protest deutscher Künstler”: mit Beiträgen 
deutscher Künstler, Galerieleiter, Sammler und Schriftsteller. München: R. Piper, 1911.

Jafa, Arthur. “Love is the Message, The Message is Death.” Smithsonian American 
Art Museum. Accessed 2 July 2025. https://americanart.si.edu/artwork/love-
message-message-death-117232.

Jafa, Arthur, Jocks, Heinz-Norbert. “58. Biennale Venedig: Gespräche Arthur 
Jafa: im Schatten der Hautfarbe.” Kunstforum International Bd. 261 (2019).

Lang, Siegfried K. Wilhelm Worringers Abstraktion und Einfühlung. Entstehung und 
Bedeutung. In: Böhringer, Hannes, Söntgen, Beate (hrsg.). Wilhelm Worringers 
Kunstgeschichte. München: Wilhelm Fink, 2002.

Malraux, André. Picasso’s Mask. Transl. June Guicharnaud with Jacques Guichar-
naud. New York: Holt, Rinehart and Winston, 1976.

Matisse, Henri, Courthion, Pierre, Guilbaut, Serge (ed.). Chatting with Henri Ma-
tisse: the lost 1941 interview. Los Angeles: Getty Research Institute, 2013.

Niemeyer, Wilhelm. Die Kunst und die Kunstschriftsteller. In: Im Kampf um die Kunst: 
die Antwort auf den “Protest deutscher Künstler”: mit Beiträgen deutscher Künstler, 
Galerieleiter, Sammler und Schriftsteller. München: R. Piper, 1911.

Preston Blier, Suzanne. Picasso’s Demoiselles: the untold origins of a modern master-
piece. Durham: Duke University Press, 2019.

Rosenthal, Erwin. Contemporary art in the light of history. New York: G. Witten-
born, 1971.

Rubin, William, Seckel, Hélène, Cousins, Judith. Les Demoiselles d’Avignon. New 
York: The Museum of Modern Art, 1994.

Rubin, William. Picasso. In: Rubin, William (ed.). “Primitivism” in 20th century art: 
affinity of the tribal and the modern. New York: Museum of Modern Art, 1984.

Russell, John. “Art View. Jean Arp – A Pioneer worthy of Honor.” The New 
York Times. August 10, 1986. Accessed 2 July 2025. https://www.nytimes.
com/1986/08/10/arts/art-view-jean-arp-a-pioneer-worthy-of-honor.html.

Schopenhauer, Arthur. Die Welt als Wille und Vorstellung. 1. Vier Bücher, nebst ei-
nem Anhang, der die Kritik der Kantischen Philosophie enthält. Zürich: Haffmans, 
1988 (Leipzig, 1859).

Seckel, Hélène. Anthology of Early Commentary on Les Demoiselles d’Avignon. In: Ru-
bin, William, Seckel, Hélène, Cousins, Judith. Les Demoiselles d’Avignon. New 
York: The Museum of Modern Art, 1994.

Simmel, Georg. Die Großstädte und das Geistesleben (1903). In: Kramme, Rüdiger, 
Rammstedt, Angela, Rammstedt Otthein (hrsg.). Gesamtausgabe Band 7, Aufsätze 
und Abhandlungen: 1901-1908 Band I. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995.



Bettina von Lintig148

Stein, Gertrude. The autobiography of Alice B. Toklas. New York: Harcourt, Brace, 
and Company, 1933.

Szemethy, Hubert. Felix von Luschan und die österreichische anthropologisch-ethnog-
raphische Ausstellung bei der Pariser Weltausstellung 1878. In: Nikolasch, Franz 
(hrsg.). Symposium zur Geschichte von Millstatt und Kärnten 2017 (2018): 25-60.

Ubl, Ralf. Wilhelm Worringer, Hans Arp und Max Ernst bei den Müttern: Überlegungen 
zum Primitivismus der deutschen Avantgarde. In: Böhringer, Hannes, Söntgen, 
Beate (hrsg.). Wilhelm Worringers Kunstgeschichte. München: Wilhelm Fink, 2002.

Uhde, Wilhelm. Picasso et la tradition française: notes sur la peinture actuelle. Paris: 
Éditions des Quatre-Chemins, 1928.

Uhde, Wilhelm. Picasso and the French tradition; notes on contemporary painting. 
Transl. F.M. Loving. Paris: Éditions des Quatre-Chemins, 1929.

Uhde, Wilhelm. In: Im Kampf um die Kunst: die Antwort auf den “Protest deutscher 
Künstler”: mit Beiträgen deutscher Künstler, Galerieleiter, Sammler und Schriftstel-
ler. München: R. Piper, 1911.

Worringer, Wilhelm. Abstraktion und Einfühlung: ein Beitrag zur Stilpsychologie. 
München: Piper, 1976 (1959).

Worringer, Wilhelm. Formprobleme der Gotik. 2nd edition. München: R. Piper 
& Co., 1912.

Worringer, Wilhelm. “Zum Problem der modernen Architektur.” Neudeutsche 
Bauzeitung 7 (1911): 498.

Worringer, Wilhelm. Entwicklungsgeschichtliches zur modernsten Kunst. In: Im Kampf 
um die Kunst: die Antwort auf den “Protest deutscher Künstler”: mit Beiträgen 
deutscher Künstler, Galerieleiter, Sammler und Schriftsteller. München: R. Pip-
er, 1911.

Worringer, Wilhelm. Künstlerische Zeitfragen. München: H. Bruckmann, 1921. In: 
Fragen und Gegenfragen. München: Piper, 1956, zit. nach Ubl, Ralf. Wilhelm 
Worringer, Hans Arp und Max Ernst bei den Müttern: Überlegungen zum Primitiv-
ismus der deutschen Avantgarde. In: Böhringer, Hannes, Söntgen, Beate (hrsg.). 
Wilhelm Worringers Kunstgeschichte. München: Wilhelm Fink, 2002.



Danilo Lovisi
Diploma in art history from the Ecole du Louvre, Paris; Former cultural Direc-
tor of Fondation Jean-Félicien Gacha in Bangoulap, Cameroon and the Maison 
Gacha in Paris, France

Commentaire
La grandeur subtile d’El Anatsui, d’après 
Susan Mullin Vogel

Abstract

Freshly arrived in Paris for an exchange year, Danilo Lovisi was struck and al-
most aesthetically shocked by the metallic and yellowish sheen of an artwork, 
which from a  distance reminded him of the crochet patchwork bedspreads 
made by his grandmother in Brazil. The creator of this shimmering work in the 
Modern Art Museum was El Anatsui, an artist from Ghana who still lives main-
ly in West Africa, in the small university town Nsukka in Nigeria.

With this experience in his memory and new works by the artist in an ex-
hibition currently on view in mind, Danilo reviews Susan Mullin Vogel’s book, 
El Anatsui. Art and Life. He finds it very compelling and carefully researched 
through conversations with the artist. It also provides insight into the contem-
porary art situation in Africa. The book’s photographs, many of them taken by 
the author herself, are also excellent and give a sense of the variety of possibili-
ties inherent in El Anatsui’s “moving sculptures”, the artist’s stylistic signature. 
They are draped on walls, hang from the ceiling of an exhibition hall or are even 
sometimes attached to facades. – A review of earlier creative periods, the man-
ufacture of fine wood sculptures for example, is also offered in the book. How-
ever Lovisi focuses on the poetic transcendence of the recycled materials, which 



Danilo Lovisi150

for a moment remind him of profane and survival activities like scavenging in 
the streets of Latin America. On the one hand El Anatsui’s works are subtle 
comments on scarcity, but above all they elevate and structure mass produced 
things into abstract art.

With the passage of time between two editions (2012 and 2020) of her 
book, Susan Vogel has been able to further define and reflect the contours of 
this African artist, who is now a  pillar of the contemporary world art. The 
new edition presents not only new texts, but a solid and enlightened reflection, 
a way to refine the metallic and metaphysical contours of the artist’s approach 
and what Lovisi calls his “manual poetics”.

Keywords

El Anatsui – styles of two decades – contemporary African Art – abstract world 
art– Susan Mullin Vogel.

« Life is leaking but we’re going to patch it »

Une expérience transcendante

Lors de l’une de mes visites au Centre Pompidou, j’ai été interpellé par les reflets 
métalliques et jaunâtres d’une pièce qui, de loin, me faisait penser aux couvre-
lits en patchwork de crochet brodés par ma grand-mère au Brésil. J’étais encore 
étudiant en histoire de l’art quand j’ai vu pour la première fois une œuvre mo-
numentale d’El Anatsui. Fraîchement arrivé à Paris pour une année d’échange, 
je passais une grande partie de mes heures creuses dans les musées de la capitale, 
en parallèle de mes nombreux boulots alimentaires. Cette scène s’est gravée en 
moi comme un choc esthétique.

Cette pièce, que je n’arrivais pas encore à saisir, m’a aussi fait penser à ces 
hommes et femmes dans les capitales brésiliennes qui récupèrent les canettes 
en aluminium pour les revendre aux centres de recyclage à des valeurs souvent 
dérisoires. Ils les portent sur des carrosses improvisés à deux roues, empilant 



Commentaire 151

soigneusement les sacs transparents avec des kilos d’aluminium et métaux. Tel 
un Atlas dans une jungle de pierres. Certains pourraient y voir aussi des installa-
tions itinérantes qui dénoncent les coulisses d’une grossière société de consom-
mation en déclin.

Ces reflets métalliques m’ont donc fait quitter Paris en quelques secondes. 
Je n’étais plus dans le bâtiment de Renzo-Piano, mais dans un entre-lieu, face 
à une œuvre qui me semblait brodée, assemblée, composée avec ces matières 
à priori d’appoint, ennoblies par les mains et le regard de l’artiste ghanéen. Une 
subtile transcendance provoquée par Sasa (Manteau) d’El Anatsui, acquise par 
le Musée National d’Art Moderne en 2005.

Cette grandeur subtile, cette transcendance1, a été captée par Susan Mul-
lin Vogel dans la deuxième édition de son nécessaire El Anatsui : art & life, à pa-
raître chez Prestel. Avec le recul du temps entre les deux éditions, l’auteure a pu 
définir davantage les contours de l’œuvre et de la réflexion constante de cet ar-
tiste qu’est aujourd’hui un pilier de l’art contemporain mondial.

De 2012 à 2020: peaufiner les contours métalliques 
et métaphysiques

Lorsque certains auteurs décident de publier une édition supplémentaire d’un 
livre, ils se contentent de corriger les éventuelles coquilles passées inaperçues, 
ou ajouter un visuel ici et là. Ce n’est pas le cas de Susan Vogel. Cette nouvelle 
édition présente non pas uniquement des nouveaux textes, mais toute une ré-
flexion solide et éclairée sur l’œuvre d’El Anatsui. Un moyen de peaufiner les 
contours métalliques et métaphysiques de la démarche et de la poétique ma-
nuelle de l’artiste.

Le changement est parfois subtil, mais profond. L’auteure modifie par 
exemple le titre du chapitre qui raconte la rencontre de l’artiste avec sa ma-
tière de prédilection : les feuilles métalliques. Au lieu de « discovering me-
tal sheets » nous avons désormais l’utilisation d’un autre verbe : « develo-
ping metal sheets ». L’enrichissement ne se passe pas uniquement au niveau 
des titres, mais également par l’ajout de nouveaux chapitres dans la partie 

 1 « Je veux créer quelque chose qui n’a qu’une forme temporelle, un événement transcendant, 
comme la vie elle-même, fertile de possibilités, contingences et défis » El Anatsui, 2010.



Danilo Lovisi152

Life : The bottle top palette ; metal cloths : the first decade ; styles of two de-
cades ; inventing freely the second decade. Nous comptons également avec 
l’important enrichissement de deux nouveaux chapitres dans la partie dédiée 
à son Art. Un bloc consacré à l’Afrique et l’impact de ce territoire sur sa pra-
tique, tout en veillant à éviter – et diluer – les stéréotypes réducteurs liés 
à cette appartenance. Et nous constatons également deux autres chapitres sup-
plémentaires qui clôturent l’ouvrage : l’un dédié à l’indéfinition et un autre à la 
transcendance. Ces deux concepts sont cruciaux pour apprécier et comprendre, 
aujourd’hui, l’œuvre d’El Anatsui, et cela n’aurait pas pu exister sans un dif-
ficile et nécessaire travail de remise en question et des échanges directs entre 
l’auteure et l’artiste.

Au delà de l’Afrique, en Afrique

Susan Vogel revisite l’art et la vie de ce créateur en y apportant une vision 
plus ample et complète. Dans une période historique où l’intérêt envers l’art 
africain se solidifie – et dépasse, nous espérons, les effets éphémères et de 
mode – , découvrir l’histoire d’El Anatsui consolide l’idée que l’art contem-
porain dans le continent est vif, complexe et complet, et ce depuis plusieurs 
décennies. Nous nous réjouissons également en s’apercevant qu’il s’agit de 
l’un des premiers artistes d’origine africaine qui a su constituer sa renommée 
sans quitter définitivement le continent et ses pays d’origine. Un geste et un 
constat rassurants, qui lance un signe positif aux futures générations : oui, 
il est possible d’y rester, malgré les problématiques de ce territoire aux bles-
sures multiples.

Pendant au moins la première partie du XXe siècle, les historiens occiden-
taux ont éprouvé une embarrassante résistance à considérer et reconnaître l’art 
et l’histoire issue du continent africain. Dans les nouveaux chapitres de cette 
édition, Vogel aborde cette question avec finesse. Elle reconnaît davantage une 
dimension métaphysique au sein de l’œuvre d’El, ce qui fait en sorte d’englo-
ber les pièces avec une couche de complexité positive, de profondeur philo-
sophique. Cela contribue à les éloigner des interprétations faciles qui visent 
à associer à tout prix – l’artiste et son œuvre, à une certaine ancestralité hors 
du temps, à une histoire sans attaches.

Il est important de souligner que cela ne nie pas l’apport des enseigne-
ments philosophiques, traditionnels et issus des religions africaines, ayant pu 



Commentaire 153

toucher et enrichir la démarche de l’artiste. Il est en revanche crucial de si-
gnaler que cela n’a jamais été la seule ligne directive, ou la seule matière avec 
laquelle l’artiste tissait et nourrissait ses créations et réflexions.

Nous apprécions particulièrement l’approche sensible de Vogel concer-
nant cette question. La relation de l’artiste avec la tradition africaine vient 
au départ des livres ; cela veut dire que le premier contact avec ces éléments 
passe d’abord par l’intellect, et plus tard par son art et, par conséquent, par 
ses mains, par son corps. Il habite pendant son enfance et le début de l’ado-
lescence chez son oncle, le révérend presbytérien Ametewee. S’il arrête de fré-
quenter l’église au début de l’âge adulte, certains concepts restent ancrés dans 
son imaginaire et sa vision du monde. Les notions de « spirituel » et de « sa-
cré » sont pour lui source de réflexion, déclencheurs d’insights. Il considère 
que, compte tenu du fait que ces emballages métalliques ont une fois été uti-
lisés, ils portent en eux une histoire immatérielle ancrée dans leur matière, ac-
compagnée également d’une certaine aura spirituelle.

Politique : une approche fine,  
subtile et pourtant profonde

Si nous saluons l’intérêt grandissant envers l’art pensé, conçu et réalisé en 
Afrique, nous nous mettons en garde sur les attentes d’une partie du public et 
de la critique occidentale envers ces réalisations. Pour certains, si l’artiste est issu 
du continent, son œuvre sera fatalement associée à une expérience de vie mar-
quée par les traumatismes sociaux et historiques. Pour d’autres, l’usage des ma-
tériaux d’appoint comme médium artistique est une évidence, et est considé-
ré comme un signe de ce que fait africain, symbolisant une dite créativité face 
à une dite la précarité.

Ces caractéristiques peuvent retrouver un certain écho dans la réalité, en 
revanche ces stéréotypes ne font que diluer et assécher la complexité fertile et la 
finesse de conception et réalisation de l’art africain contemporain. Dans cette 
nouvelle édition, Vogel soulève cette question, quelque part politique, au sein 
de la démarche d’El Anatsui. L’artiste n’a jamais voulu faire de son art un éten-
dard politique ouvertement, mais c’est justement dans cette intentionnalité du 
politique où peuvent émerger les formes les plus aiguisées, capables de débrous-
sailler les racines d’un malaise sociétal et historique.



Danilo Lovisi154

Du matériel à l’immatériel

« Je veux créer quelque chose qui n’a qu’une forme temporelle, un événement 
transcendant, comme la vie elle-même, fertile de possibilités, contingences et 
défis. » affirme El Anatsui dans une interview en 2010. Cette déclaration a le 
pouvoir de synthétiser et amplifier les valeurs essentielles de son art : gravité, re-
cherche picturale, un certain degré de gentillesse et de sincérité. Une gentilles-
se venant du processus de réalisation, qui fédère de nombreux assistants, ar-
tisans et artistes au sein de son atelier. Une gravité et une sincérité qui dégagent 
des matériaux, une générosité des formes, ouvertes, prêtes à accueillir mais aus-
si à repousser, sans colère.

Si nous retenons un point éminent de cette nouvelle édition, c’est l’impor-
tance de laisser du temps aux œuvres pour qu’elles nous dévoilent leurs propres 
histoires. Des formes, des œuvres au départ matérielles, certes, mais qui pro-
posent au regardeur un instant transcendant, vif, maniable, tel un rideau que 
l’on ouvre, un voile qui tombe, de manière déconcertante, organique, vitale.

Fig. 1. El Anatsui, Vue de l’exposition « En quête de liberté – Carte blanche à El 
Anatsui » à la Conciergerie, 2020 - curated by N’Goné Fall



Commentaire 155

Fig. 2. Portrait El Anatsui par Eric Sander



Danilo Lovisi156

Fig. 3. Installations spécifiques au site créées pour la Salle des Gens d'Armes. Elles 
ont été décrites dans des sources officielles comme des sculptures réalisées à partir 
de capsules de bouteilles et des installations vidéo conçues pour s'harmoniser avec 
l'architecture, en particulier les cheminées monumentales. Photos de Danilo Lovisi



Elizandra Barbosa,  
Nuno Alves
Cabo Verde Global Business, Cape Verde Islands

Cinema as a Strategic Sector 
to promote African Heritage. 
A case study of African Cinema

Collaborations

Carlos Alberto Barbosa – Cultural Heritage Institute of Cabo Verde
Guenny K. Pires – Txan Film Productions & Visual Arts
Welket Bungué – Actor and Filmmaker
Oluwaseun Babalola – D.O. Global Productions
Pedro Soulé – Kriolscope
Victor Drummond – Interartis Brasil

Abstract

This Case Study based on interviews aims to collect data and opinions with 
some agents of African Cinema. With the object of promoting African heritage 
and society, for this analysis we defined issues around the contribution of vis-
ual anthropology to the development of African cinema; the development of 
African cinema from the perspective of promoting heritage and historical leg-



Elizandra Barbosa, Nuno Alves158

acy; the contemporary cinema produced by Afro Descendants of the Diaspo-
ra with an Afrocentric vision; the creation of a network of international stake-
holders focused on the promotion of African heritage and society through the 
7th Art; how Cabo Verde can take advantage of its rich historical and cultural 
heritage, as well as its natural and scenic diversity; and how can collective man-
agement association of audiovisual artists transfer knowledge to African coun-
tries. The considerations point to the importance of creating the new image of 
Africa, with the cinematographic industry playing a fundamental role for this 
purpose.

Keywords

African cinema - Identity - Heritage - Culture - History - Diaspora

Introduction

Getting to know Africa through Africans could broaden our understanding, reversing ste-
reotyped images of representation and contributing to a broader imagery about the con-
tinent. It could also open us up to new experiences and to the exchange of experiences that 
could show us new means of cinema production and distribution that go beyond the Hol-
lywood model. ( Janaina Damasceno)

Communication vehicles play an essential role in the construction of cultural 
identities and in the promotion of a country’s heritage. Television, radio and 
cinema, as products of the cultural industry, provide social models that allow 
the reflection of the values and beliefs that constitute a culture.

In relation to the cinema, its role is strategic in the affirmation of cultural 
identities and in the promotion of the heritage of a people, this is because, the 
cinematographic production, regardless of its objective of information or en-
tertainment, is imbued by the cultural context where it is produced.

Cinema in Africa can be a great agent in building a positive image of the 
continent, where its cultural, historical, natural and human heritage is safe-
guarded and disseminated in a coherent way, bringing a new paradigm in 
the communication of the continent, with a narrative that values the herit-
age wealth of African nations, whether at the human, material or immate-
rial level.



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 159

Methodology

The authors adopt a methodical approach to this case study, which contains 
the following steps, that aim to ensure objectivity and the view of stakeholders 
around the theme:
Part 1 – Data collection (Filmmakers Opinions)
Part 2 – Evaluate and analyze the data
Part 3 – Presentation of results and proposals.

Filmmakers Opinions

Date: February 2021

(i) Carlos Alberto Barbosa – Cultural 
Heritage Institute of Cabo Verde (IPC)

According to the Cultural Heritage Institute of Cabo 
Verde (IPC – acronym in portuguese), the documentary 
“Tabanka ka ta kaba” made by the institution’s visual an-
thropologist, Carlos Alberto Barbosa, was selected to be part of the III Interna-
tional Sample of Audiovisual Works on Intangible Cultural Heritage from March 
25 to 28, 2021 in Mexico.

In 2012, Barbosa made his first documentary – “The festivities of São João 
Baptista – island of Brava”, but it was with “Tabanka ka ta kaba” (2017), that the 
master in visual anthropology at the University of Barcelona, ​​has enrolled in fes-
tival. The Cape Verdean documentary is the first to be present in the Internation-
al Sample of Audiovisual Works on Intangible Cultural Heritage.

An event, with the objective of creating an international space where a se-
lection of audiovisual works related to Intangible Cultural Heritage is displayed, 
focusing on:

•	 Strengthen cultural policies to promote the creation, production, 
distribution and access to diverse cultural goods and services;

•	 Disseminate and publicize audiovisual works from around the world 
that are related to the Intangible Cultural Heritage;

Fig. 1 Documentary 
cover Tabanka ka ta 
kaba



Elizandra Barbosa, Nuno Alves160

Fig. 2. Carlos Alberto Barbosa

•	 Create bridges and channels to facilitate equitable access to works and 
audiovisual content that promote a balance between the supply and 
flow of cultural goods and services;

•	 Encourage creativity and diversity of cultural expressions in public 
exhibition spaces, promoting the dissemination of ideas and ways of 
seeing the world.

Independent filmmakers, associations and civil organizations, public and private in-
stitutions of any nationality can enroll in the event, with one or more works whose 
realization and central theme have been motivated or related to the domains of intan-
gible cultural heritage (oral traditions and expressions, arts and performances, rituals 
and festive acts, the universe and traditional craft techniques, etc.).

This is an opportunity for the internationalization of Tabanca, a national in-
tangible cultural heritage since August 2019, with the Ministry of Culture and 
Creative Industries working on its application process for UNESCO World Her-
itage, according to the statement from the IPC. It adds that the Government of 
Cabo Verde has been outlining strategies aimed at safeguarding, valuing and pro-
moting cultural heritage inside and outside the country, believing it to be one 
of the important instruments for promoting peace and sustainability, and still 
a tourist attraction.”

Source: Cultural Heritage Institute of Cabo Verde (IPC)



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 161

Question: How do you think visual anthropology can contribute 
to the development of African cinema with a focus on cultural 
heritage?

Carlos Alberto Barbosa – “I consider that visual anthropology can contribute 
a lot to the development of African cinema in general and Cape Verdean in par-
ticular, especially within the scope of intangible cultural heritage.

Cabo Verde is a small country, poor in natural resources, but rich in cultur-
al expressions, mainly related to intangible cultural heritage.

In each of the nine inhabited islands, we can find cultural particularities 
that make Cabo Verde a very interesting cultural mosaic, which can be widely 
disseminated, internally and externally, through audiovisual works carried out 
within the scope of visual anthropology. An example of this is the case of my 
ethnographic film: “Tabanka ka ta kaba”, which is currently in an international 
exhibition of audiovisual works in Mexico. This event will allow a wide dissem-
ination of Tabanca, in the world.

Tabanca, as we know, was in the past insistently banned by colonial author-
ities, with the aim of eradicating it, in Cabo Verde. In this context, the coloni-
al authorities produced a detracting discourse, misrepresenting the real essence 
of Tabanca, because it represented a dangerous organization that could sudden-
ly foment a popular rebellion against the oppressor.

This phenomenon may explain, on the one hand, the little existing scientific 
production on Tabanca and, on the other hand, the fact that it has not expanded 
to the other islands, besides Santiago and Maio. The alienating effect of this speech 
was so effective that the Tabanca was still little known today, in Cabo Verde.

But fortunately the intent of the colonial authorities did not have the de-
sired effect, since Tabanca still exists today on the islands of Santiago and Maio.

Therefore, I affirm that Tabanca is a cultural manifestation of resistance. The 
title of my documentary is the result of this reality, which, incidentally, is not 
my own, but it is a claim by the captives of the Tabanca of Achada Grande, which 
I found inscribed with huge letters on a wall next to the house of Tabanca from 
the same group, saying: “Tabanka ka ta kaba” (Tabanca doesn’t end).

Tabanca is now officially recognized as being a Cape Verdean intangible cul-
tural heritage, since August 9, 2019. This date represents a historical landmark that 
clearly demarcates itself from all the legal decisions of the colonial past and which 
reverses the vision of Tabanca, within the scope of cultural heritage in Cabo Verde.



Elizandra Barbosa, Nuno Alves162

In this way, I consider it necessary to make a good dissemination of re-
search works, ancient and current, related to Tabanca, so that all Cape Ver-
deans, in the country and in the diaspora, have a proper knowledge of their 
true cultural heritage.

The participation of this documentary in the event, in Mexico, may also con-
tribute to increasing cultural tourism in our country, taking into account that 
Cabo Verde’s economy depends greatly on the tourism sector, as was evident with 
the current pandemic, caused by COVID-19.

With my work, I also intend to encourage the introduction of visual anthro-
pology in the academic curriculum in national universities, especially arousing 
the interest of young people, since there is still a lot of work to be done in this 
area of ​​research, in Cabo Verde.

Finally, I think that the development of Cape Verdean cinema would also 
mean the development of African cinema, since Cabo Verde is part of Africa.”

Date: March 2021

(ii) Guenny K. Pires – Txan Film Productions & Visual Arts

Txan Film Productions & Visual Arts, a LLC Company, under the City of Los 
Angeles, State of California and Cabo Verde Islands, is an independent motion 
picture production company were formed in February 2005 by Guenny K. Pires 
filmmaker/cinematographer and visual arts teacher and later joined by Jeremy 
C. Gredone writer/editor/producer, Vasco A. R. Pires Visual Artist, and Cedric 
O’Bannon to produce high quality, thought-provoking, profitable low-budget 
documentaries, and educational visual media that explore important issues with 
honesty, as well as theatrical motion pictures and television programming to be 
experienced by a wide variety of audiences.

The Company has been engaged in the business of film production and ed-
ucational production for the past fourteen years.

Recently Txan Film Productions & Visual Arts opened a new office at the 
capital city of Cabo Verde, Praia – the homeland of Guenny K. Pires.

The African Division of TFPVA is managed by the officers of Txan Film Pro-
ductions & Visual Arts and Associates, Guemysson Pires, Isabel Fontes, Emil-
ia Wojciechowska, Mano Preto (Cabo Verde) under supervision of filmmaker, 
Guenny K. Pires.



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 163

TFPVA is associated with over 70 filmmakers, producers, and distribu-
tors’ organizations from 23 countries across the globe, from Europe, Africa, 
Asia, Pacific, North America, and Latin America. They produce films that 
portray/represent the historical and fictional stories that capture the essence 
of the African Diaspora – primarily the West Coast of Africa, including Por-
tuguese speaking countries, islands of the Caribbean, Cabo Verde Islands, and 
the Americas in a unique method of quality filmmaking. They produce inform-
ative multimedia resources and entertainment that cover societies and cultures 
within the African Diaspora – primarily of the Atlantic region (islands of the 
Caribbean, Cabo Verde, São Tomé and Príncipe) and the Americas, that is not 
normally covered by mainstream media and/or within the scholarly discourse. 
The development and exposure of Cape Verdean culture are at the forefront 
of Txan Film’s objectives.

Fig. 3. Guenny K. Pires

In February 2020 Txan Film Productions & Visual Arts made the World Pre-
miere of the film ‘THE VOLCANO’S LAST WISH’ at the Pan African Film 
& Arts Festival and was nominated for Best Short Narrative Film. It’s the first 



Elizandra Barbosa, Nuno Alves164

film from Cabo Verde ever to be nominated for Best Short Award at the Pan Af-
rican Film Festival.

THE VOLCANO’S LAST WISH is a 25-minute film part fact and part fic-
tion. It is part of cultural history and part cultural fable. Ultimately, it is a homeroot-
ed story from the heart about storytelling itself. The story shot between November of 
2018 and July 28th, 2019, at Chã das Caldeiras, Fogo island, Cabo Verde, West Africa.

The film was also present at other international festivals during the year 
2020, such as:

•	 National Student Film Festival Award for Best Short Narrative, 2020

•	 Roxbury International Film Festival Award for Best Short Narrati-
ve, 2020

•	 Silicon Valley African Film Festival Award for Best Short Narrative, 2020

•	 Africa in Motion Film Festival, Nominated for Best Short Narrati-
ve, 2020

•	 Kugoma Film Festival, Nominated for Best Short Narrative, 2020

In March 2021 he was named a finalist in the 5th edition of the Europe Film Fes-
tival 2021.

Question: Based on your experience, how do you consider 
African cinema’s development from the perspective of 
promoting heritage and historical legacy?

Guenny K. Pires – “I believe that every culture has its own stories or narratives, 
shared as entertainment, education, cultural preservation, and instilling moral 
values. Storytelling is the artistic expression of humanity, and each story opens 
a window into the community to which it belongs.

Historically film production and market-driven trends towards a more 
confident representation of African heritage legacy. We depart from earlier 
state creativities in their explicit focus on visual style and design, raising new 
requests about the links between heritage and visual aesthetics and asking for 
an appreciation of cultural heritage that considers issues of style, design, and 
social development.



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 165

Fig. 4. Film stills from the movie The Volcano’s Last Wish (Michel and Musa-
Maximiano)

Fig. 5. Film stills from the movie The Volcano’s Last Wish (Musa-Maximiano)

It’s important to mention that a substantial portion of what constitutes Af-
rican cultural, symbolic, and intellectual thought and practices – be they oral, 
written, dramatic, visual, or filmic – can be categorized as responses to and in-
terpolations in the factors and forces that have molded Africa cinema over time.



Elizandra Barbosa, Nuno Alves166

Nevertheless, African contribution to cinema’s global civilization as produc-
ers and transmitters of their images is a comparatively recent phenomenon, see-
ing back merely to the 1960s. Africa’s initial position in this development of cine-
ma was that of a receiver/consumer of film products made mainly in and western. 
Countless of these films also used and continue to exploit Africa and Africans as 
resources to discover and disseminate images and discourses of Africa and Afri-
cans drastically at odds with Africa and Africans’ histories and actual realities.

Despite its youth and the variety of devastating odds against which it is 
struggling, cinema by Africans has developed steadily over this short period to 
become a significant part of a global cinema civilization. It brings various signif-
icant influences. Additional accurately, it is part of a worldwide film movement 
aimed at fabricating and promoting a popular alternative cinema, one that cor-
rects the distortions and stereotypes propagated by dominant western cinemas, 
and one that is more in sync with the realities, the experiences, the priorities and 
desires of their respective societies.

A significant development in African film culture in the last two decades is 
turning toward the subject of history and cultural heritage. Since its commence-
ment in the 60s and 70s, a significant portion of African cinema has focused. 
It focuses on racism, colonial exploitation, injustice, identity, tradition and mo-
dernity, hopes, betrayals and disaffections of independence, immigration, racism, 
and many other social justice issues. Historicizing these problems and creating 
narratives based primarily on events, figures, and history subjects have emerged 
in recent years as a prominent characteristic of African film culture. In the past 
two decades, a superficial glance at African film production will demonstrate 
contributed to promoting heritage and historical legacy.

I think countless recent African films present varieties of the African past 
from African filmmaker’s perspectives, which contest and challenge official and 
popular European accounts. As black filmmakers, we should take advantage of 
current multifaceted and balanced histories, specifically the histories of slavery, 
imperialism, colonialism, and post-colonialism. Their subject matter and peri-
ods are broad, covering individual figures and collective movements and events 
in the pre-colonial, colonial and post-colonial periods of African history.

In Cabo Verde’s context, I believe the cinema and cultural heritage develop-
ment are moving forward slowly. Still, the future promises a significant expan-
sion because of the influence of the 11th Island culture, life experience, figures, 
and mixing cultural influences. The Cape Verdean people are everywhere, which 
is promoting the Cape Verdean people and its film industry. Still, the government 



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 167

must invest many financial resources, including promoting visual arts education, 
building film studios, and an extensive network with the world film industry. As 
a new country, Cabo Verde must look back on the struggle for liberation and fo-
cus on the formation of heritage as a process of styling that vest’ culture and tra-
dition’ with an aesthetic appeal promoting heritage and historical legacy.

The contribution of cinematographic and audiovisual production to the 
construction and strengthening of the Cultural Identity of Nations is a reality 
recognized by Amílcar Cabral in the various phases of the liberation struggle. 
For this reason, very early Cabral sent Guineans to Cuba to train in the seventh 
art. These young filmmakers played a fundamental role in recording the various 
stages of the struggle, but above all, documenting the oral tradition and all the 
people’s cultural forms.

Cabo Verde government and private companies such as banks, business en-
tities, universities, and others must support the production and promotion of 
new film festivals, films, and arts education. Nevertheless, cultural exchanges be-
tween the islands and diaspora advance the great potential of know-how to ex-
isting and are available to support the country’s development. In terms of recent 
films produced in Cabo Verde, we should mention the award-winning short nar-
rative film “The Volcano’s Last Wish” produced by Txan Film, which has attract-
ed an audience worldwide.

In the context of independent filmmaking is emerging along with new film fes-
tivals such as Praia International Film Festival and the recent DjarFogo Cine-Fest 
International Film Festival; it will feature a film screening, visual media education-
al and cultural programs, post-film conversations, workshops, masterclass, and cel-
ebration of Fogo’s live culture. The event expects to screen over 70 films and wel-
come nearly 10,000 attendees in 2021, making it one of the largest film festivals in 
the Cabo Verde Islands. We must continue producing films focused on our heri-
tage, history, and culture to bring investments and tourists to the country.

As stated by Noemie Njangiru, culture and development coordinator at the 
Goethe-Institute: “There are two reasons behind our investment in reliable informa-
tion about the continent’s film industries: firstly, the sector has a huge potential to con-
tribute to economic growth and create employment opportunities. Secondly, we believe 
that strong film industries and better conditions for pan-African collaborations can con-
tribute to undoing stereotypes, particularly in the context of the Western gaze on ‘Africa.’”

In national cultural heritage, local cultural traditions were further trans-
formed, objectified, and nationalized. For example, “funaná, batuco, finason, re-
inado” earth cloth, oral poetry, and lifestyles, to mention a few aspects of cultural 



Elizandra Barbosa, Nuno Alves168

heritage, broader revolution and new aesthetics of Cape Verdean filmmaking 
among the young population.

As I mentioned early, Africans’ armed struggles against various European co-
lonial powers have provided rich narrative material for several African filmmak-
ers who preserve this magnificent moment of our history on film and use it to 
talk about the pressures and confronts of the post-liberation moment. For exam-
ple, Portuguese colonialism in Angola, Guinea-Bissau, and Mozambique and the 
armed resistance to it is the subject of several films in recent years in entire Africa.

On the other hand, a significant portion of the films that establish African 
Cinema shares a few elements in common with radical film practices from differ-
ent parts of the third world. These include Third Cinema techniques as articu-
lated by Fernando Solanas and Octavio Getino, Imperfect Cinema as established 
by Julio Garcia Espinosa, and Cinema Novo as expressed by Glauber Rocha and 
others. The approaches and styles encountered in these films are also diverse, 
ranging from linear realist methodologies to non-linear, symbolic, and, some-
times, experimental ones.

The most significant female figure is the filmmaker, Sarah Maldoror, consid-
ered the mother of African Cinema, who has the liberation struggles of Africans 
against colonialism. A bit early, I find La Noire de … (1966), a film of the Senega-
lese writer and director Ousmane Sembène. He is often described as the “father 
of African cinema,” which was his debut movie. A brief feature based on one of 
his own short stories is a tale of sexual politics and the empire’s cultural norms. 
The film stars the Senegalese actor Mbissine Thérèse Diop as Diouana, a young 
woman from Dakar who comes to work as a nanny in the south of France, which 
turns out to be far from the leisured paradise she had hoped for.

I want to mention the glory moment in Ethiopian history that Haile Gerima 
retells and claims not just for Ethiopia, but the whole of Africa, in his film, Adwa: 
An African Victory (1999). The kind of critical embrace and celebration of such 
glory moments of African history and their projection into the present and the 
future, evident in Gerima’s Adwa: An African Victory, as well as in many other films 
such as Jean-Marie Teno’s Afrique, Je Te Plumerai (1991), informs the masterpiece of 
Raoul Peck, Lumumba (2000). Another masterpiece, perhaps, the most imaginative 
and compelling revisioning of the story of slavery and resistance from an African 
point of view, is no doubt Haile Gerima’s Sankofa (1993), which foregrounds race 
and gender in a Pan-African re-narration of the experience of slavery.

Even today, African filmmakers still look back at such periods of the past but 
with different formal approaches and ideological aims. For example, in Keita: 



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 169

Heritage of the Griot (1994), Burkinabe filmmaker Dany Kouyaté goes back cen-
turies and re-enacts the Mande ‘master’ narrative, the epic of Sundiata Keita, the 
thirteenth-century founding figure of the Mali Empire.

Another brilliant filmmaker is Luandino Vieira, who, at the time, was im-
prisoned by the Portuguese colonial authorities in a labor camp in Tarrafal in the 
Cabo Verde Islands. Maldoror’s next film on the armed resistance in Guinea-Bissau 
was Des Fusils pour Banta (1971), a film shot in the guerrilla battlefields of Guinea-
Bissau. Her first feature film, Sambizanga (1972), shot in Congo-Brazzaville, 
remains to this date the most imaginative and moving portrait of the preliminary 
phase of the Angolan liberation struggle against Portuguese colonial domination.

Presently, in the Portuguese-speaking countries, Flora Gomes of Guinea-Bis-
sau also assumes the task of preserving and moving beyond the experience of armed 
struggle in Guinea-Bissau in his critically acclaimed first feature, Mortu Nega, 
made in 1989. Let us focus on lessons left from slavery, struggle for liberation, and 
post-independence to produce new films to educate youth. And provide perspec-
tives on the oppression, exploitation, and resistance of Cape Verdeans that stand 
in stark contrast to the manipulative dominant narratives of afro-communism and 
anti-communism propagated by the Portuguese and the apartheid South Africa. 
I think black people should tell their stories using their voices.

As I have indicated elsewhere, African filmmakers have been increasingly un-
dertaking to retell the African past looking in the past at present and future from 
their diverse subject positions. Such tasks take on the aura and weight of a cul-
tural duty and obligation, for as Franz Fanon correctly observes, “Colonization 
is not satisfied merely with holding a people in its grip and emptying the native’s 
brain of all form and content. By a kind of perverted logic, it turns to the past of 
the oppressed people, and distorts, disfigures and destroys it.” Most notably, all 
of these films affirm African agency and subjectivity, grounding their versions of 
history and promoting heritage and historical legacy.

Date: March 2021

(iii) Welket Bungué – Actor and Filmmaker

Born in Xitole (Guinea-Bissau, February 7, 1988), he is of Balanta ethnicity, is in-
ternationally known for his work as an actor and director. Son of Paulo T. Bungué, 
a forest engineer specializing in cashew culture, an expert in Guinean forest territory 



Elizandra Barbosa, Nuno Alves170

and son of Segunda N’cabna, ex-military and retired from the Guinean Nation-
al Guard. Her maternal reference was Maria de Fátima B. Alatrache, who worked 
for many years as a teacher in Guinea-Bissau. Son of emigrants, Welket started his 
artistic training in 2005. He has a degree in Theater in the field of Actors (ESTC 
/ Lisbon) and a postgraduate degree in Performance (UniRio / RJ). He has been 
a permanent member of the Portuguese Academy of Cinema since 2015. In 2012 
he was awarded the “Best Actor Award” for his performance in ‘Mütter’. In 2019 he 
produced more than six short films such as ‘Intervention Jah’, ‘It’s Good to Know’ 
or ‘Run Who Can, Dance Who Can Hold’ and his films have been circulating in-
ternationally at numerous film festivals such as Africlap (France) ), Zanzibar Intl. 
Film Fest., Afrikamera (Berlin), IndieLisboa, DocLisboa, Fest. Intl. de Cinema in 
Rio de Janeiro or the Stockholm Dansfilmfestival. Welket directed the short films 
‘Eu Não Sou Pilatus’ (2019), ‘Arriaga’ (2019) and ‘Bastien’ (2016) in which he was 
distinguished with the “Best Actor” and “Best First Work” awards at the Shortcutz 
2017 awards in Viseu and Ovar respectively. Still in 2019, he was distinguished with 
the “Angela Award – On The Road” at the Subtitle Festival in Kilkenny, Ireland, di-
rected by Richard Cook. Welket Bungué was part of the cast of ‘Joaquim’ (Comp. 
Intl. Berlinale 2017), by Marcelo Gomes, ‘Corpo Elétrico’ (IFFR 2017), by Marce-
lo Caetano, ‘Kaminey’, by Vishaal Bahardwaj, ‘Cartas da Guerra’ (Comp. Intl. Ber-
linale 2016), by Ivo M. Ferreira and stars in Franz Biberkopf in ‘ Berlin Alexander-
platz ‘, the new film by Afghan-German director Burhan Qurbani (‘ We Are You, 
We Are Strong ‘). Since 2016 he works regularly with the theater company Mala 
Voadora (Portugal). He is a co-founder of the production company KUSSA, speaks 
for international entities, develops Dramatic Writing, Screenplay, Performances and 
Theater. Currently lives in Berlin.

Question: What is your opinion of contemporary cinema 
produced by Afro-descendants from the Diaspora with 
an Afrocentric vision?

Welket Bungué – “This question requires some reflection and this question is 
also the basis of my work in continuity, that is, I believe it is possible to speak of 
an Afro-Portuguese-speaking cinema, which focuses mainly on the construction 
of new Afro-centered narratives and which aims to reflect, rewrite what is the 
positioning of African black diasporas not only in Europe but also in Portugal,



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 171

Fig. 6. Welket Bungué. Photo Credits – Kristin Bethge

as is the case with me and other directors who correspond to the same background 
profile that I have. And this is a cinema that mainly aims to empower its actors, 
that is, the bodies that are represented in these film pieces, but also the commu-
nity to which these films propose to reach, communicate and also raise awareness 
through artistic making. This cinema can be seen in the works of Vanessa Fer-
nandes, Filipa César, Lolo Arzik, Ana Tica, and, for example, the performer Gra-
da Kilomba, who although works with another audiovisual language that is not 
specifically cinema, also has this very present in her filmography. And of course, 
this logic of thought and this logic of artistic execution are things that great-
ly favor the proximity to the African continent, its people and its various dias-
poras, not least because it shows a human landscape, such as an imagistic por-
trait and a much more imaginary one, empowering and full of hope for what 
comes next. So this is, above all, the concept or movement in the face of cin-
ema as a form of artistic expression that I believe will certainly somehow help 
to bring a more promising future for the cinema particularly made by authors 
who correspond to the African Diaspora. Well, beside that, we must not forget



Elizandra Barbosa, Nuno Alves172

Fig. 7. Bastien movie poster

that in the African continent there is a whole movement that is also film-based, 
which becomes specific according to the territory from which it comes. Gha-
na has a type of filmography that well differs from the Nigerian, but it also dif-
fers from the Angolan and so on, but there is one thing that they have in com-
mon, which is this rescue of what the authors’ immaterial values ​​are, of your 
community and also of what are the references that these new filmmakers have, 
that they are no longer canonizing references and that have their origin in what 
are European reproductions. At this moment, the thing is shifted to another ref-
erence especially more Afro-centered and that is what I try to say when I speak 
to you about an Afro-Lusophone cinema in the case of authors of African ori-
gin who speak the Portuguese language, they make a type of cinema that is pos-
sible to travel in all territories where the Portuguese language is understood.”1

1  Note: Audio transcription and translation from Portuguese to English.



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 173

Date: April 2021

(iv) Oluwaseun Babalola – D.O. Global Productions

Oluwaseun Babalola is a Sierra Leonean-Nigerian producer/director who has 
worked across North America, Africa, and Europe. Her company, D.O. Glob-
al Productions, specializes in video production and content development in Af-
rica and its diaspora.

With this company, she created, produced, and directed ṢOJU, an award-
winning documentary series showcasing the diversity of youth culture in Afri-
ca. The ongoing series has been filmed in Nigeria, Sierra Leone, Kenya, Ghana, 
Ivory Coast, Botswana, and Spain. Awards for this series include Semi-Finalist, 
Atlanta Docufest, Best Documentary, AfroFuturism Festival Cinema Chicago, 
Best Achievement in Short Documentary, Silicon Valley African Film Festival, 
and Best Short Documentary, West African Film Festival. She also won the award 
for Best Emerging Storyteller, Imagine This Women’s International Film Festi-
val, for her short film PAOLA Y LUCIA.

Oluwaseun aims to celebrate Black identity using film, television, and digital 
media. Her work can also be seen on shows such as CNN’s United States of Amer-
ica with W. Kamau Bell, The Africa Channel’s Africa Everywhere, CNBC’s Streets 
of Dreams, and the feature documentaries, Picture A Scientist and Trichster.

Fig. 8. Oluwaseun Babalola



Elizandra Barbosa, Nuno Alves174

Her community and media initia-
tives, including a three-day convention 
to support capacity building in creative 
industries in Lagos, Nigeria, have placed 
her as a cohort of Global Startup Ecosys-
tems’ Africa Digital Accelerator. She is 
also a cohort of Creative Producer Indaba 
Residency, hosted by EAVE, Realness In-
stitute, IFFR Pro and Sundance Institute.

Outside of film and television, her 
photography has been featured in Vogue 
Italia and as a part of the shadomag London 
photo exhibition of female photographers, 
I Am A Woman: Global Womxnhood.

Currently, Oluwaseun is producing 
a feature documentary for HBO. She con-
tinues to develop, write, direct, and pro-

duce projects and travel with her films—using them to address the role of doc-
umentary in preserving culture and the importance of women in front of, and 
behind, the camera.”

Question: Given your international experience, vision and know-
how, how can we create a network of international stakeholders 
with a focus on promoting the African heritage and society 
through the 7th Art – cinema?

Oluwaseun Babalola: “Every country ​has to do their part in promoting their 
cultural heritage and doing so takes strategy. ​In Africa, we have so many differ-
ent infrastructures, I don’t believe we can all promote heritage and society in the 
same way. That being said, I do believe that in order to ensure that any strategy 
is beneficial and sustainable, there are specific areas that need attention.

Fig. 9. Poster of the documentary 
series ṢOJU



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 175

(i) The first area is within the local ​government​s and institutions​:​
African art, and the promotion and preservation of African heritage, need to be 
seen as a priority​. Unfortunately, ​many ​governments​ do not realize that cinema 
is more than a “hobby.” It is ​a necessity for societal understanding and ​also a mas-
sive boost for local economies​. Prioritizing art, film, and television production can 
create jobs and increased opportunities in the entertainment and tourism sectors.

This will take community solidarity in voting, lobbying, and political pres-
sure. It’s a lofty goal and will take time, but if successful, would be ideal. Local 
governments have the power to be African cinema’s primary stakeholder. Es-
tablishing grants, facilitating co-productions, creating tax incentives, and more, 
can support citizens and provide them with a stable environment to pursue cin-
ema. With more filmmakers, you get industry growth, which then helps estab-
lish a presence inside and outside of the continent.

(ii) The second area to approach is social mindset:
If our governments take a while to catch onto the undeniable existence of African crea-
tivity, how do we use what we have in the meantime?

Africa has an incredible resource at its disposal: people power. Not only are 
there 1 billion of us on the continent, there are millions of us spread across the 
globe. We ​need to start utilizing this advantage by seeing each other as ​peers and ​
not competition. ​This is an area that not even Hollywood has perfected, but 
when it comes to Africa and the diaspora, skills sharing, and networking would 
be tremendously impactful.

For example, in my experience, there are many African filmmakers outside 
of the continent who can use assistance in navigating entertainment industries or 
who would like to start initiatives in Africa with their own private funding. Un-
fortunately, they don’t have a community or network to refer to and feel intim-
idated by the task. I’ve also met many Africans within the continent who could 
benefit from equipment assistance or access to funding from the United States 
or Europe, but again, don’t have a referential community. If we were to combine 
forces, everybody benefits. There needs to be space for collaboration in order to 
learn and grow from one another, and with time, we might be able to become 
each other’s stakeholders.



Elizandra Barbosa, Nuno Alves176

(iii) Last but not least, we need to focus on staying true to our voice.

What makes us uniquely “us”? They say that the more specific your content is, the 
more universal it feels. If audiences relate to African cinema, that by itself is pro-
motion. What makes film rise above the rest is its truth.

Fig. 10. Pedro Soulé



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 177

Fig. 11. Cabo Verde Batucadeiras, Kriolscope Production

If we spend time creating content just for the paycheck, content that has no 
substance but might make one popular, or cinema that mimics what we see in the 
west with nothing innately African, it’s going to ring false. We lose more than au-
diences; we lose our sense of self. We need to take time and care in crafting our 
stories; quality stories that are specific to our countries, ethnic groups, and lan-
guages. This is the way we can maintain our identities in both film and in socie-
ty. We have the influence; we just need the confidence to stick with it—to show-
case unique and honest expressions of African authenticity.

Ultimately, building and promoting our cinema begins with understand-
ing the importance of our agency, and putting our past, present, and future, into 
our own hands.”



Elizandra Barbosa, Nuno Alves178

Date: July 2021

(v) Pedro Soulé – Kriolscope

Pedro Soulé is a Cape Verdean film producer based in the city of Mindelo.
With a degree in business management, Soulé worked in different business 

areas and founded the production company Kriolscope together with director 
Nuno Miranda, focusing on audiovisual production.

Soulé produced “Kmêdeus” by Nuno Miranda, financed and premiered at 
the Rotterdam International Film Festival and selected for the We are one Festi-
val da Tribeca, was the local producer of the award-winning film “Vitalina Varela” 
by Pedro Costa and the program “Club Atlas” feat DJ Branko e Dino D’Santiago 
from RTP1.

In 2020, he co-founded the Baobab Film Collective to produce Afro-cen-
trist content for television. He is selected for the EAVE 2021 producer´s work-
shop with the Baobab project “Solomon and the machine” (8 eps), is the produc-
er for Africa and the Atlantic region of the documentary project “The Whalers”, 
selected for the Cannes Film Festival 2021, and he is the main producer of other 
Cape Verdean film projects in development.

Brief background on the role Kriolscope has played in Cabo 
Verde in the film industry and the most prominent productions.

Kriolscope is a Cape Verdean audiovisual production company, founded in 2015 
to work in the areas of Advertising and Cinema. The first cinematographic pro-
duction appeared during 2019, with the documentary film “Kmêdeus” financed 
by the Rotterdam International Film Festival and premiered in January 2020, at 
the same festival. The film toured several countries, including Portugal, Spain, 
Italy, Scotland, England, Brazil, Angola, Mozambique and the United States of 
America, with the highlight being the selection for the WE ARE ONE online fes-
tival organized by Tribeca Enterprises and curated by festivals such as Sundance, 
Cannes, IFFR, Berlinale, among others.

During 2020, Kriolscope founded, together with other African producers 
based in Ghana and Canada, the Baobab Film Collective, which aims to execute 
film projects together, exploring the potential of each producer and country in 
an integrated manner.



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 179

Also in 2020, one of the projects of the collective Baobab, named “Solomon 
and the machine” a limited TV series written by Nuno Miranda, was selected, 
together with producer Pedro Soulé, for the EAVE 2021 producers workshop, 
and is currently under development.

In the current year of 2021, Kriolscope had one of its projects selected for the 
Cannes Film Festival – spotlighted docs projects – “The Whalers”, a documen-
tary co-directed by Pedro José-Marcellino and Jerri Thrasher and which will be 
a co-production between Canada, Cabo Verde and France.

Kriolscope has other projects in its portfolio to be developed and which will 
be announced in due course .

Question: How can Cabo Verde take advantage of its rich 
historical and cultural heritage, as well as its natural and scenic 
diversity, for the development of a more vibrant and attractive 
cinematographic sector?

Pedro Soulé: “Cabo Verde has in its cultural, scenic and historical diversity one 
of its competitive advantages, another advantage is how little explored the coun-
try is, cinematographically and visually speaking.

I would say that we have the ideal framework, in the time and space in 
which the world’s film industry finds itself, for Cabo Verde to develop to be-
come an attractive target for major film productions. Obviously, allied to this, 
we will have to create the proper legal framework, as was the first step taken 
with the creation of the Cinema Law, which should be regulated by the insti-
tutions and actors of cinema in Cabo Verde, and cemented with specific pro-
jects that will bring challenges and they will set precedents, such as the crea-
tion of treaties or mini-treats for co-production between Cabo Verde and other 
countries, so that credibility and confidence can be created to attract major 
cinema projects.

This entire journey, in my point of view, should be done by doing a lit-
tle benchmarking in countries that have similarities with Cabo Verde and also 
seeking to establish partnerships with other countries in our African region, as 
what applies to Cabo Verde in relation to its potentialities for the film indus-
try, it also applies to several other countries on our continent. Bearing in mind 
that the potentials vary between African countries, it would be important and 



Elizandra Barbosa, Nuno Alves180

strategic to establish strategic plans that explore and integrate the different po-
tentials and advantages for the sector to develop together.”

Date: August 2021

(v) Victor Drummond  
– Executive President of Interartis Brasil

Brief contextualization of the role 
that Interartis Brasil has played 
in the collective management of 
the audiovisual sector in Brazil:
Interartis Brasil is a collective management associa-
tion of audiovisual artists. It is an institution that to-
day represents about 3000 artists and has been fighting hard for the rights of 
artists to be properly recognized in the national territory and, through rec-
iprocity agreements with associations from other countries, it has also been 
represented in other territories. In the national territory, the association has 
been seeking to point out to the market the need to respect the artists’ ac-
tivities and, above all, the appreciation of the collective. Today, the associ-
ation has as chairman of the board the actress Gloria Pires, who has been 
playing a brilliant leadership not only for her representativeness, but also 
for her characteristics as a professional, always paying attention to chang-
es in the market.

Question: Brazilian audiovisual productions such as soap 
operas, films and series have a great impact on African 
Countries of Portuguese Official Language (PALOP – acronym 
in Portuguese), Brazil being one of the countries that sells and 
distributes the most audiovisual content in these markets. 
In this sense, how can associations such as Interartis Brasil 
transfer knowledge to the PALOP, helping these countries to 

Fig. 12. Logo Interartis 
Brasil



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 181

develop a more vibrant audiovisual sector that ensures the good 
distribution of copyrights?

Victor Drummond: “The copyright system has been increasingly internation-
alized, especially in the audiovisual sector, and the role of collective manage-
ment associations is, in the first place, to collect and distribute rights. On the 
other hand, fostering the creation of new associations is one of the activities 
that are also performed by associations, so that artists from each country can 
have their rights collectively recognized and respected. Finally, associations 
have followed a tendency to allocate part of their collections to social and cul-
tural activities, which can stimulate markets that are still incipient in the au-
diovisual sector. It should not be forgotten that the distribution of works will 
also be universalized by streaming platforms, and the audiovisual market has 
been changing significantly in recent times. As for the role of Interartis and its 
support for the formation of a national association in Cabo Verde, the tools 
and possibilities have already been presented and encouraged, and it is now 
up to the national artists to organize themselves to move forward with this 
important project and , whenever they wish, they can count on our support 
and experience.”

Fig. 13. Victor Drummond. Photo Credits – Roger Gobeth



Elizandra Barbosa, Nuno Alves182

Evaluate and analyze the data

We can understand the importance of Cinema for society. We saw how it was 
a key player in several world events and events throughout the 20th century and 
how it continues to play a fundamental role in analyzing the world today, walk-
ing hand in hand with history and other areas of the humanities such as Politics, 
Philosophy and Sociology.

The camera and the film are powerful instruments that, guided positively, 
can immortalize the history and culture of the peoples of the world and in this 
case specifically, the peoples of Africa.

The present becomes of great importance in the interpretation of the role of 
history, in which the preservation of identities would be strongly related to the 
preservation of what would make it “real”, both materially and immaterial. The 
past is no longer seen as an example and the acceleration of events and their re-
interpretations raises the need to recover and preserve it, saving it from oblivion.

Revolutionary events, such as the independence of African countries, call at-
tention to the end of the idea of a safe passage from the past to the future, where 
the notion of historical perception is more ephemerally modulated by media cov-
erage, at the same time that, on the other hand, it creates a new form of histori-
cal narrative and social intervention.

Cinema has a fundamental role in the creation of the new image of Africa, it 
is an open path between the past and the present, having a preponderant role in 
the resumption of the heritage and identity of African Nations.

For a case study that intends to relate Cinema and African Heritage, the first 
interview conducted for data collection brought up a very important theme but 
with little approach in the African Film Industry, “the contribute of visual an-
thropology to the development of African cinema with a focus on cultural her-
itage” where we realize the need to integrate new stakeholders in the African 
film industry. These stakeholders are historians, storytellers, anthropologists, re-
searchers, cultural managers and anyone who directly or indirectly can contrib-
ute to the creation of quality content that guarantees the authenticity of the Af-
rican people.

During the interviews, we realized the important steps already taken and in 
progress in African cinema, both within the continent and in its diaspora. Re-
spondents have different perspectives and experiences, yet complementary, which 
confirm the new approach of the African film industry with a focus on safeguard-
ing its heritage values ​​and its historical legacy.



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 183

An industry in constant development, which despite its structural limita-
tions has all the conditions to project itself worldwide if it manages to inter-
connect agents within the continent with those from the Diaspora in a sharing 
of knowledge, experiences and transfer of know-how, thus generating network 
groups and communities for the development and implementation of film pro-
jects. In this case, African Diplomacy has an important role to play, as it can con-
tribute to connecting the continent and its Diaspora, in attracting investments to 
the sector, as well as in creating or facilitating bridges between African countries, 
for projects of co-production or cooperation initiatives in the technical field.

On the other hand, the need for the intervention of different African govern-
ments, private companies and universities in the development and promotion of 
the sector is evident, given its potential for job creation, business dynamization, 
training and qualification of talents, as well as the promotion of the value chain 
of the creative industries.

That said, it is clear that the industry of the seventh art has unique charac-
teristics that can help the African continent to achieve the Sustainable Develop-
ment Goals – SDG’s in the horizon 2030.

Presentation of results and proposals

In the past, Cabo Verde played the role of “exit door” for an incalculable number 
of Africans in an era of slavery and the construction of a new world. A new world 
in which the first country was undoubtedly Cabo Verde, as it was in the Atlantic 
islands that the first mestizo society of humanity was born, the mixture of white 
and black, the Creole man, a new fusion that would give rise to Cape Verdean 
and several other mestizo races that through the transatlantic slave trade spread 
throughout the world.

Until the end of the 18th century, Ribeira Grande de Santiago, now known 
as Cidade Velha, was the main meeting point for men and women, where new 
plant species and the inclusion of new animals were experienced.

The results are now visible on the nine inhabited islands, from Santo Antão 
to Brava, we find people of unique beauty and distinct traits, with plants and veg-
etation that combine with the biodiversity of the archipelago, providing unique 
landscapes and scenarios.

Cabo Verde is today a country adored by the international community, 
recognized for its political and social stability and despite the limitations of its 



Elizandra Barbosa, Nuno Alves184

insularity, the archipelago has taken important steps towards development, hav-
ing successfully fulfilled the Millennium Development Goals, and is creating the 
bases for achieving the 2030 Agenda.

The islands that once served as an “exit door” for slaves, today can perfectly 
serve as an “entrance door” for contributions that help build a new image of Af-
rica through the seventh art, Cinema.

Proposals

Cabo Verde – African Cinema Hub

Creation of a Hub that connects Africa to its Diaspora and the World through:

•	 promotion of meetings and events aimed at sharing ideas and knowl-
edge, creating networks for the development of film projects and in-
creasing relationships between different stakeholders;

•	 creation of a Research & Development Center, focusing on scientific 
and literary production on topics related to historical and cultural he-
ritage that can support African cinema.

Co-production between ECOWAS countries

Nigeria has the second largest film industry in the world – Nollywood, making 
it the first African country, and one of the first among developing countries, to 
produce much of the audiovisual content it consumes.

Although Nollywood has no worldwide projection, its films are a great suc-
cess in Africa and its Diaspora. A young industry that is currently projecting for 
a new era, the digital era, where technical quality is imperative.

In this sense, the second proposal is based on the development of co-pro-
duction projects between countries on the West African coast, which share the 
same regional community, proximity and a set of historical and cultural values. 
In this case, Nigeria plays a crucial role as it can serve as the operational base for 
these co-production projects.



Cinema as a strategic sector to promote african heritage. A case study of… 185

Conclusions

Despite the great cultural diversity adjacent to African countries, common points 
stand out that must be considered in the development of the seventh art within 
the continent. The need to recover pre-colonial history and highlight the cus-
toms and traditions of different countries on the continent appears in the XXI 
century, as imperative and the will of its population has pressured several of these 
countries to take concrete steps in the sector, in terms of its regulation.

We realize that it must be a federative movement, where the exchange of ex-
periences and know-how emerge as effective support tools for countries that are 
still in the beginning of the process and as a way to organize the procedural meth-
odologies related to the creation of a federating body, which meet the individu-
al needs of each country and support the development of the creative industries 
in each of them. However, in the first instance, it is necessary that there are asso-
ciative movements in each of the countries, which take the initiative to put pres-
sure on local authorities with an impact on the constant gaps in the sector, which 
must be investigated in their entirety.

This Case Study introduces a new approach to African cinema as a strate-
gic sector to promote African heritage, with concrete proposals for the creation 
of a worldwide network for the promotion of African heritage through cinema. 
Considering its geostrategic position, Cabo Verde can play an important role 
in materializing this global network, because despite not having a film indus-
try with international scale or projection, it has excellent conditions to contrib-
ute to the development of African cinema, through its privileged geographic po-
sition, international credibility and political stability. Events, scientific research 
and diplomacy can be held as a strategy that can make the archipelago a hub for 
the promotion of African cinema.

Acknowledgement: The authors express their gratitude to all collaborators 
who share their vision and experience, which allows for a critical analysis around 
the theme and a presentation of proposals that are in line with the new oppor-
tunities of African Cinema.



Elizandra Barbosa, Nuno Alves186

References

“Documentário Tabanka ka ta kaba na III Amostra Internacional de Obras Audi-
ovisuais sobre Património Cultural Imaterial.” Instituto do Património Cultural. 
January 28, 2021. Accessed 1 February 2021. https://ipc.cv/noticias/docu-
mentario-tabanka-ka-ta-kaba-na-iii-amostra-internacional-de-obras-audio-
visuais-sobre-patrimonio-cultural-imaterial/.

Gonzaga, Marina Ferreira Soares Lemos. Nollywood: o cinema nigeriano como for-
ma de construção de identidade. Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, Escola de Comunicação, 2016.

Interartis Brasil. Accessed 7 August 2021. https://www.interartis.org.br/.
Oluwaseun Babalola. Accessed 29 March 2021. https://www.obabalola.com/contact.
Txan Film Productions & Visual Arts. Accessed 10 February 2021. https://tx-

anfilm.com/.
„Welket Bungué: Biography.” IMDb. Accessed 22 February 2021. https://www.

imdb.com/name/nm2993505/bio/?ref_=nm_ov_bio_sm.



Lech J. Kościelak
Doctor of Philosophy, FASS Academy, Poland

African Artifacts from Stefan 
Szolc-Rogoziński’s Expeditions 
in Polish Collections

Abstract

Stefan Szolc-Rogoziński was a  true African enthusiast. In the 1880s, when 
many Poles did not know where Africa was, he decided to organize an explor-
atory expedition to Cameroon. He was accompanied by an ethnographer and 
a meteorologist. The three explorers took with them a very large number of 
products and gifts for the people of Africa. These things were to be used in the 
planned exchange of goods with the natives. As Rogoziński wrote in his ac-
count of the expedition, „this luggage was very large. It was about eighty par-
cels of various sizes, which contained props, traveling weapons and ammuni-
tion, the most necessary instruments and items intended for Negroes, as gifts 
or as a food exchange. the latter consisted of the following: various colored ma-
terials, tobacco, knives, gunpowder, fusions, flints, brass and copper rods such 
as bracelets, earrings, stripes and wings, rings, snuffs, tubes, rolls, pomade jars 
etc., and there were three large umbrellas 10–12 feet in diameter, decorative for 
the main kings, the total luggage weighed several thousand pounds”.

In Cameroon, all these things were very useful. They were exchanged for 
food, given as gifts and exchanged for artifacts made by hand by people from 



Lech J. Kościelak188

the Cameroonian tribes. Subsequently, all items collected in Cameroon were 
brought to Poland and became the nucleus of two African collections, name-
ly ethnographic museums in Krakow and Warsaw. Unfortunately, few artifacts 
remain from these African collections, as more than 90% were destroyed dur-
ing World War II. Few remains are still exhibited in Polish museums.

Keywords

Stefan Szolc-Rogoziński – Cameroon expedition – barter exchange – African 
artifacts – Polish African collections

T he oldest non-European collections in Poland were displayed at two ex-
hibitions in 1886, organized at the Museum of Technology and Indus-
try in Krakow. At that time, Benedykt Dybowski’s Siberian collections, 

which he had brought from exile, were on display, but mainly those from 
Cameroon, acquired by the first Polish African expedition. Half of the Afri-
can collections, owned by Leopold Janikowski, exhibited a little later in War-
saw, became the nucleus of the collection, the later Warsaw Ethnographic Mu-
seum. On the other hand, some of the exhibits belonging to the leader of the 
expedition, Stefan Szolc-Rogoziński, later enriched with the collections from 
his second expedition to the island of Fernando Poo, remained in Krakow1.

Stefan Szolc-Rogoziński is a peculiar icon of Polish African studies. An emo-
tional character, a true African enthusiast. In the 1880s, when many Poles did not 
know where Africa was located, he decided to organize a discovery expedition in 
order to get to know its western shores better. His achievements and works on 
this continent were an inspiration to “face” Africa by many of his fellow country-
men. Serious field interests led him to the idea of organizing his own trip to Africa.

The idea went through various stages, until at the end of 1881 the Warsaw 
magazine “Wędrowiec” reported that an unknown lieutenant of the tsarist fleet 
– Stefan Szolc-Rogoziński from Kalisz, intended to go to Cameroon in April of 
the following year. Szolc-Rogoziński then presented a proposal to accept people 
with appropriate qualifications and a financial contribution set at 5,000 francs.

 1  Janusz Kamocki, “Z dziejów działu etnografii pozaeuropejskiej Muzeum Etnograficznego 
w Krakowie,” Kwartalnik Historii Nauki i Techniki 43, no. 3-4 (1998).



African Artifacts from Stefan Szolc-Rogoziński’s Expeditions in Polish Collections 189

This news electrified the inhabitants of Warsaw to such an extent that on the 
appointed day, crowds of curious people, wishing to meet the daredevil, gath-
ered in the town hall on Theater Square. Rogoziński’s proposal was received with 
great applause, as evidenced by numerous applications from people of various 
professions wishing to participate in the maiden voyage. Fate wanted that the 
most faithful companions of the Kalisz officer travels were the meteorologist 
and ethnographer – Leopold Janikowski, and the geologist – Klemens Tomczek.

The stormy adventures related to the organization of the expedition lasted at least 
a year, only on December 13, 1882, a specially purchased 100-ton schooner “Lucy 
Margaret” left the French Le Havre on a three-and-a-half-month trip to Africa2.

Fig.1. Portrait of Stefan Szolc-Rogoziński

The history of the successes of Polish travelers in Africa began in April 1883, 
when an unusual expedition consisting of three Poles and a dog landed off the 
coast of Cameroon. It was led by Stefan Szolc-Rogoziński, accompanied by ge-
ologist Klemens Tomczek and meteorologist Leopold Janikowski, traveling the 
world with his pointer, Dollar.

After April 18, 1883, Rogoziński purchased the land from a local lead-
er (on the coast of Cameroon, in Ambas Bay, the small island of Mondoleh). 
The local cacique sold the Poles the land for the base and the site for the con-
struction of a research station, because the presence of white people on his land 
significantly increased the prestige of the village. The beginning of the Polish 

 2  Ryszard Vorbrich, “Stefan Szolc-Rogoziński jako afrykanista,” Materiały Zachodniopomorskie 
29 (1983): 7-22.



Lech J. Kościelak190

colony in Cameroon cost the leader of the expedition 10 pieces of cloth, 6 flint-
lock rifles, 3 boxes of gin, 4 trunks, 1 black bottle, 1 cylinder, 3 hats, 12 red caps, 
60 jars of hair pomade, 12 bracelets and 4 silk scarves3.

Then Szolc-Rogoziński and Tomczek moved further into the country. Jan-
ikowski remained alone for several months (with his faithful Dolar). He used 
this time to expand the base and establish contacts with the natives. The latter, 
initially distrustful, limited themselves only to trade. The breakthrough came in 
September 1883.

Fig. 2. The ship Lucia-Margaret

The meteorologist then invited the elders of the local tribes to celebrate 
the 200th anniversary of the relief of Vienna. He told his guests about the 
victories of King Jan III Sobieski, and they, on the command of the old-
est “kacyk”, shouted in English: “Hurray, king Sobieski!” And then every-
one got drunk. Celebrating together became the beginning of a beautiful 
friendship. From then on, Janikowski and his two companions, who soon 

 3  Stefan Szolc-Rogoziński, Pod równikiem (Kraków: Drukarnia "Czasu" Fr. Kluczyckiego i Sp. 
pod zarządem Józefa Łakocińskiego, 1886), 254.



African Artifacts from Stefan Szolc-Rogoziński’s Expeditions in Polish Collections 191

returned, were able to travel freely around the area. They learned the local 
dialects and customs, and sometimes even settled disputes between the in-
digenous people!

Fig. 3. Cameroon is marked in red on the map of Africa from the beginning of the 
20th century



Lech J. Kościelak192

Fig. 4. The companions of Stefan Szolc-Rogoziński’s expedition, Klemens Tomczek 
and Leopold Janikowski

In addition to books and scientific reports, the fruits of the expeditions were 
artifacts of the then African culture obtained both during a trip to Africa and dur-
ing a stay in Cameroon and Gabon. In the second half of the nineteenth century, 
this type of activity was not very popular in Poland. Therefore, the collection of the 
first Polish scientific expedition to Africa is important both for its pedigree and its 
diversity. The catalogue of the “Stefan Szolc Rogoziński Collection”, preserved to 
this day, included about 300 items.

Below is a drawing from 1886 advertising an exhibition of exhibits brought by 
Stefan Szolc-Rogoziński’s expedition. As you can see, these are mainly everyday items.

On the occasion of the 100th anniversary of the first African trip, a large 
exhibition showing the achievements of S. Rogoziński’s expedition, a conscien-
tious overview of the harvest was carried out. According to the available data, 
a total collection of about 370 objects has been gathered. To this day, 303 pieces 
have been preserved: 216 at the Ethnographic Museum in Kraków, 86 at the Na-
tional Museum in Kraków, and one specimen at the National Museum in Szc-
zecin. These collections can be found in several places today – at the Ethnograph-
ic Museum in Krakow, the National Museum in Krakow, the National Museum 
in Szczecin and the Department of Anthropology of the Jagiellonian University.

Part of the collection and memorabilia after the expedition and family mem-
orabilia of S. Rogoziński are in the Regional Museum of the Kalisz Region in Ka-
lisz. According to the catalog of the jubilee exhibition, among African artifacts, 
the most common are everyday objects of the local population (pottery, baskets 
and baskets, spoons, gourd dishes, mats, etc.). There are 82 of them. Weapons 
and equipment are 46 pieces. Work tools related to agriculture and fishing are 23 
pieces, clothing and decorations are 67 pieces, and musical instruments are 20



African Artifacts from Stefan Szolc-Rogoziński’s Expeditions in Polish Collections 193

Fig. 5. A drawing advertising an exhibition of exhibits brought by Stefan Szolc-
Rogoziński

pieces. Other artifacts are symbols of power, means of payment, etc. A fairly wide 
and varied set of items shows the local culture in an almost monographic way. 
These collections concern mainly the Douala group who originally lived around 
this city. Some of them were also obtained during a ship trip to Cameroon – in 
Liberia and the Ivory Coast, as well as in Gabon. As Szolc-Rogoziński recalls, 
his stay in Gabon lasted about three weeks, which time was used to collect eth-
nographic and anthropological items, which were then sent to Krakow4. This 
part of the collection (“Krakow”) is primarily associated with the name of Stefan 
Szolc-Rogoziński. Initially, things were sent to the Museum of Technology and 
Industry in Kraków. On the other hand, the anthropological collections went to 

 4  Ibidem, 122.



Lech J. Kościelak194

the Krakow Academy of Learning. It should be noted, however, that some of the 
collections have been lost over the years since they were gathered in Africa and 
transported to Poland.

In turn, the items gathered in Africa by Leopold Janikowski were moved to 
Warsaw. In time, they ended up in the local Ethnographic Museum. Unfortunately, 
this part of the collections from the first Polish expedition to Africa (supplemented 
by L. Janikowski during subsequent expeditions) burned down together with the 
Museum in 1939. The African artifacts that survived the fire, presented in the illus-
trations below, come from the Ethnographic Museum in Warsaw.

Fig. 6, 7. Punu mask, Punu people and Reliquiary, Fang people: Gabon

Historical ethnographic collections from Africa, in some cases, are like an archi-
val film, in which Europeans are seen through the eyes of others. An example of such 
an inverted perspective is the sculpture of a man in a hat, from the Gulf of Guinea. 
Sculptures – images of the white world – have permanently entered the “canon” of 



African Artifacts from Stefan Szolc-Rogoziński’s Expeditions in Polish Collections 195

African art. Depictions of sailors, soldiers, missionaries, officials and… ethnographers 
(!), have become widespread in many regions of Africa, especially in the western and 
central parts of the continent. The sculpture below acquired by Stefan Szolc-Ro-
goziński in the vicinity of the city of Calabar, during research and exploration con-
ducted as part of an African expedition in the years 1882–18855 is an example of this.

Fig. 8. Europejczyk w kapeluszu (European in a hat), Ethnographic Museum in Kraków

 5  Europejczyk w kapeluszu, Muzeum Etnograficzne w Krakowie, accessed 1 December 2023, 
https://etnomuzeum.eu/zbiory/europejczyk-w-kapeluszu.



Lech J. Kościelak196

The map below shows how much interest Szolc-Rogoziński’s expedition to Cam-
eroon enjoyed among observers of the political scene in Europe in the last quar-
ter of the 19th century. It is a German map from 1884 showing the travels of Ste-
fan Szolc-Rogoziński’s team in Cameroon.

Fig. 9. St. von Rogozinskis Reisen in Kamerun Gebiete, map of Stefan Szolc-Rogoziński’s 
expedition to Cameroon

List of figures

Fig.1. Portrait of Stefan Szolc-Rogoziński. Oil painting in the collection of the 
National Museum in Szczecin (Poland)

Fig. 2. The ship Lucia-Margaret. Source: Leopold Janikowski, W dżunglach Afry-
ki: wspomnienia z polskiej wyprawy afrykańskiej w latach 1882-1890 (?), p. 27



African Artifacts from Stefan Szolc-Rogoziński’s Expeditions in Polish Collections 197

Fig. 3. Cameroon is marked in red on the map of Africa from the beginning of the 
20th century. Photo: Hermann Julius Meyer / public domain

Fig. 4. The companions of Stefan Szolc-Rogoziński’s expedition, Klemens Tom-
czek and Leopold Janikowski. Photo: public domain

Fig. 5. A drawing advertising an exhibition of exhibits brought by Stefan Szolc-
Rogoziński. Source: Maria Zachorowska, Janusz Kamocki, Stefan Szolc-
Rogoziński. Badania i kolekcja afrykańska z lat 1882 do 1890 (Kraków: Muze-
um Etnograficzne, 1984), p. 28; (previously Kłosy 43 (1886): 148)

Fig. 6. Punu mask, Punu people, Gabon (PME 14/e)
Fig. 7. Reliquiary, Fang people, Gabon (PME 25484/8)
Fig. 8. Europejczyk w kapeluszu (European in a hat), Ethnographic Museum in 

Kraków. Sculpture of a standing man wearing a wide-brimmed hat, placed 
on a rectangular wooden base

Fig. 9. St. von Rogozinskis Reisen in Kamerun Gebiete, map of Stefan Szolc-
Rogoziński’s expedition to Cameroon. Source: “Afryka dzika przez Szolca 
odkrtyta. Stefan Szolc-Rogoziński,” Archiwum Państwowe w Kaliszu, accessed 
1 December 2023, https://www.archiwum.kalisz.pl/zdjecia/wystawyon-
line/054/prezentacja-24.pdf

References

Betley, Jan A. “Stefan Szolc Rogozinski and the Anglo-German Rivalry in the 
Cameroons.” Journal of the Historical Society of Nigeria 5, no. 1 (1969): 101.

Janikowski, Leopold. W dżunglach Afryki. Wspomnienia z polskiej wyprawy 
afrykańskiej w latach 1882-1890. Warszawa: Wydawnictwo Ligi Morskiej 
i Kolonjalnej, 1936.

Kamocki, Janusz. “Z dziejów działu etnografii pozaeuropejskiej Muzeum Et-
nograficznego w Krakowie.” Kwartalnik Historii Nauki i Techniki 43, no. 3-4 
(1998): 87-109.

Szolc-Rogoziński, Stefan. Pod równikiem. Kraków: Drukarnia “Czasu” Fr. Kluczy-
ckiego i Sp. pod zarządem Józefa Łakocińskiego, 1886.

Vorbrich, Ryszard. “Stefan Szolc-Rogoziński jako afrykanista.” Materiały Zachod-
niopomorskie 29 (1983): 7-22.

Zachorowska Maria, Kamocki Janusz. Stefan Szolc-Rogoziński. Badania i kolekcja 
afrykańska z lat 1882 do 1890. Kraków: Muzeum Etnograficzne, 1984.



ISSN 2720-1449
ISSN 2720-1457


	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk88130255
	_Hlk201831990
	_Hlk201849084
	_Hlk204641975



